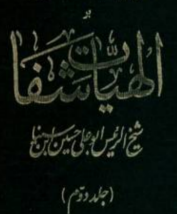


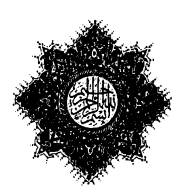
# صُلْدَالِلاَيْنَ مُحَيِّلًالَّشَيْرِ الْآفِ مُلاَّمَتُ لاَلْمَتُ لاَلْمُ

شرح و تعليقة صدرالمتألهين



تفعیج بهین نفد مسر منطقای بیری دکتر بختای بیری

باشراف اشا دستید محدّخامندای



ŧ

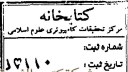
1 - 21







( ١٠٥٠ - ١٧١ م. ت)



شرح و تعليقة صدرالمتألهين



المالية المعاصدية

شيخ الزمر الوعاج سيباب

(جلدووم)

تصریح تبتی شفد سرسختهای تبیبی و کتر مجتفای بیبی

باشراف اشا د سیدمحدخامندای مىدرالدينشيرازي، محمد بن ابراهيم، ٩٧٩ ـ ١٠٥٠ق.

[التعليقات على الالهبات من الشفاء]

الهيات شفا شيخ الرئيس ابوعلي سينا/ شرح و تعليقات صدرالدين محمد شيرازي (ملاصدرا)؛ باشراف محمد خامنهای؛ تصحیح ، تحقیق و مقدمه نجفقلی حبیبی. ویراستار مقصود محمدی . تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدراه ۱۲۸۲..

۲ ج ..

ISBN 964 - 7472 -28 - 5 (1.5)-ISBN 964 - 7472 - 29 - 3 (1.5)\_ ISBN 964 - 7472 - 30 - 7(دوره)

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیها.

کتاب حاضر شرحی بر دشفاه بخش «الهیات» اثر ابن سینا میباشد.

کتابنامه: به صورت زیرتویس.

١. ابن مينا، حسين بن عبدالله، ٣٧٠ ـ ٢٢٨ ق. شفا. الهيات \_نقد و تفسير. ٧. فلسفه اسلامي. ٣. مابعدالطبيعه. الف. ابن سينا، حسين بن عبدالله، ٣٧٠ ـ ٣٧٨ ق. شفا. الهيات. شرح. ب. خامنه اي، محمد، ١٣١٢ \_ ج. حبيبي، تجفقلي، ١٣٢٠ ـ، مصحح. د. هنوان. هـ. هنوان: شقا. الهيات. شرح. BBR 1.V1

كتابخانه ملى ايران

ተለየ - ባየለኛ



### شرح و تعليقة صدرالمتألهين بر

الهيات المقا(جلد دوم)

تأليف: صدرالدِّين محمّد شيرازي(ملاصدرا)

تصحیح، تحقیق و مقدمه: دکتر نجفقلی حبیبی، باشراف: استاد سیّد محمد خامنهای

ويراستار: دكتر مقصود محمدى

جاب اول، تابستان ۱۳۸۲، ۲۰۰۰ نسخه

نشانی: تهران، بزرگراه رسالت، روبروی ضلع شمالی مصلای بزرگ تهران، مجتمع امام خميني (ره) ، بنهاد حكمت اسلامي صدرا

صندوق پستی: ۱۵۸۷۵/۶۹۱۹ ،تلفن: ۸۱۵۳۵۹۴ و ۸۱۵۳۲۱، دورنگار: ۸۸۳۱۸۱۷

للبه جموق للعلق به صاد حكالت الللا لي صدرا اللب

ISBN:964-7472-29-3 (Vol.2) ISBN: 964-7472-30-7 (SET) شابك: ۲.۷٤٧٢\_۲۹ (خلد)

شابک: ۷-۳۰-۲۷۱۷ (بوره)

#### بممالله المحبم العليم

الحمدالة الذي خلق الضلق بقدرته القائقة، و دبر الأمر بحكمته المتعالية، و أنار العقول بشواهده الربوبية، و عنده صفاتح الفيب لا يعلمها إلا مو. و خير المسلاة و السلام و أفضل التحيّات على سيّد الأنبياء و معلّم الحكماء محمّد المصطفى ﷺ و على أهل بيته المعصومين و صحبه الصالحين وارثي العكمة العرشية و مُشاهد العرشية و مُشاهد

از دیرباز، سرزمین ایران گاهوارهٔ تمدن و قلمرو علم و حکمت بود که ظهور و طلوع آیین مقدس اسلام و تعالیم آزادیبخش و آزاده پرور آن، به این تمدن بالندهٔ بشری چهرهٔ بهتر و جمال بیشتر بخشید و در فروغ آن، درخت کهنسال حکمت و دانش برگ و بار تازه یافت و میوهٔ حیاتبخش و سعادتساز خود را به همهٔ جهانیان ارزانی داشت.

تاریخ تمدن بشری گواهی می دهد که همواره رشد و توسعهٔ علمی و فرهنگی و پویایی و شکوفایی فلسفه و علم و هنر و درخشش استعدادها همراه و در سایهٔ آزادی و از برکات استقلال بوده است: از اینرو پدیدهٔ بینظیر تاریخ معاصر، یعنی انقلاب پُرشکوه و کبیر اسلامی ایران، که آزادی و آزادگی را به این ملّت باز گردانید و افتخار استقلال و سرافرازی را نصیب این ملّت کرد، همزمان، به رشد و حرکت علمی و توسعهٔ فرهنگی نیز یاری بسیار نمود. بدین لحاظ است که همایشهای پژوهشی فراوانی در این مدت برها گردید و زمینههای مساعدی برای تحقیقات علمی و فلسفی و تصحیح و تهذیب و معرفی میراثهای کهن فرهنگی و تألیف کتب و ارائهٔ مقالات تحقیقی

فراهم أمد.

یکی دیگر از عوامل مؤثر این شکوفایی و حرکت پرشتاب فلسفه و علم در ایران، شخصیت بیمثال بنیانگذار فقید جمهوری اسلامی ایران، حضرت آیتاالله العظمی امام خمینی ﴿ بود که حاکمی حکیم و رهبری عارف و فرزانه، و فقیه و حقوقدانی برجسته بشمار می رفت؛ و این پدیده، یکبار دیگر اهمیت نقش حکمت و دانش رهبران را در حُسن اداره جامعه به اثبات رساند.

در کنار تحولات اجتماعی گستردهٔ دو دهه گذشتهٔ ایران ـ که سبب فراهم آمدن زمینهٔ تحقیق و نشر دانش و بویژه علوم انسانی شد ـ کوشش به عمل آمد تا غبار فراموشی از چهرهٔ بسیاری از بزرگان حکمت و دانش زدوده شود و علما و حکما و عرفا و شعرای بزرگ اسلامی و ایرانی در سابهٔ همایشهایی کوچک یا بزرگ به جامعهٔ ملی و بشری معرفی گردند.

در این میان ضرورت اقتضا داشت که شخصیت بزرگ و بیهمتایی همچون حکیم صدرالذین معقد شیرازی ملقب به مصرالدین و مشهور به املاصدراه نیز که فیلسوف، قرآن شناس، مفسر، علامهٔ حدیث شناس و محدّث بزرگ اسلامی در قرن دهم و یازدهم هجری است به جهانیان شناسانده شود و آثار بیمانند او با کاملترین و بهترین صورت تصحیح و مقدمهنگاری و پاورقی نویسی و ویرایش گردد و با چاپی شایسته در دسترس مشتاقان حکمت و تفسیر و حدیث و معارف اسلامی و بشری قرار گیرد.

. . .

اهداف عالیه فرهنگی و علمی و فرمان مقام معظم رهبری جمهوری اسلامی ایران، حضرت آیتالله سیّد علی خامنهای - دام ظله - بدین ضرورت جامهٔ عمل پوشانید و ستادی برای برگزاری همایش جهانی بزرگداشت حکیم نامور، ملاصدرا برپاگردید و گروههای بسیاری با شرکت اساتید حوزه و دانشگاه در رشتههای فلسفه و منطق و حدیث و تفسیر گرد هم آمدند و در کنار دهها فعالیت سازنده، مانند نشر مجلهٔ فلسفی، ارتباط با محافل علمی جهان از راه شبکههای رایانهای، انجام آمور هنری، فراخوان مقالات در سطح جهان و چاپ و نشر آنها، ترجمه و معرفی کتب آن حکیم به زبانهای مشهور بیگانه و ترجمهٔ آن به زبان فارسی، و بسیاری کارهای ضروری دیگر برای برگزاری باشکوه و افربخش این همایش، به کار تصحیح انتقادی کتب و رسائل صدرالمتألهین نیز اهتمام شد.

امتیازهای تصحیح انتقادی این ستاد در چند عنوان خلاصه میشود:

۱. این کار با رعایت اصول تصحیح انتقادی و سازوارهای دقیق انجام گردیده است؛ اصولی که آبین نامه آن در همایشی کوچک به وسیلهٔ همین ستاد و با شرکت متخصصان و استادان تهیه شد. و میتوان آن را معیار (استاندارد) تصحیح در کشور شمرد که با وجود کارایی لازم از شیومهای غربی نیز پیروی نکرده است.

۲ . مایهٔ تصحیح متون در میان صدها جلد نسخهٔ خطی از بهترین و معتبرترین نسخ خطی فراهم گردیده است که برخی بخط خود مؤلف یا بازماندگان او یا با تصحیح و مقابلهٔ آنها بوده، و برخی از این نسخ حتی در فهرستهای چاپ شدهٔ کتابخانههای عمومی هم دیده نشده و از طریق کتابخانههای شخصی بدست آمده است. در مرحلهٔ بعد، کار نسخه شناسی و درجه بندی و ارزیابی این نسخ در جلساتی بتوسط کارشناسان فن به انجام رسید.

 ۳. کوشش شده است روش تصحیح، علامتگذاری، نوع و قلم حروف، کاغذ و قطع و جلد و صحافی تمام کنب و آثار این حکیم هماهنگ و به یک شکل باشد.

به این مرحله بیش از حدّ معمول تکیه شده است؛ و راجع به خصوصیات ظاهری کتب، مانند قطع و صفحهبندی و آرایش و جلد، و بویژه دربارهٔ گزینش حروف دقت بسیار گردیده، و با نظر کارشناسان امور چاپ و نشر کتاب، مدتی نسبتاً دراز بررسی به عمل آمده تا سرانجام حروف کنونی و سایر مشخصات کتاب حاضر به تصویب و اجرا رسیده است.

٤. ویراستاری یکی از امتیازات دوره معاصر است که این ستاد تلاش کرده است آن را بنحو شایستهای سازمان دهد و با هماهنگی نزدیک با مصحّحان محترم به انجام رساند: کتب وآثار مذکور پس از انجام تصحیح بتوسط محققان و اساتید حوزه و دانشگاه از صافی دو ویراستاری گذشته است، یکی ویرایش ادبی و دیگری علمی، که برای هماهنگ شدن روش کار در این زمینه نیز همایشی با شرکت متخصصان تشکیل شد تا بهترین، دقیقترین و سریعترین روشها فراهیم و تدوین و تصویب و عملی گردد. البته در موارد معدودی بین ویراستاران ومصحّحان محترم در گزینش صحیحترین واژه یا عبارت اختلاف نظر وجود داشته که در چنین مواردی نظر مصحّح اعمال شده است.

ه . نکتهٔ دیگری که در تصحیح و طبع و نشر کتب علمی در ایران تازگی دارد، تکیه بر فارسی

بودنِ مقدمه و یاورقیهاست، که نزد تمام ملل دیگر نیز معمولاً ملاک انتخاب زبان مقدمه و پاورقیها، زبان ملّی کشور است نه زبان کتاب، هر چند نویسندهٔ کتاب آن را به غیر زبان ملّی خود نوشته باشد. و بدور از تعصبهای زبانی و ملّی، این یک روش منطقی و قابل قبول بود که در عمل مورد پذیرش قرار گرفت.

جز این نکته که شیوه همگانی ملل بوده است، در بیشتر شیوههای تصحیح تلاش شده است که روشهای مورد نظر ابتکاری ما تابع سنن مذهبی و ملّی باشد و از تقلید بی منطق دیگران پرهیز شود؛ از اینرو شیوهٔ تصحیح و درج باورقیهای مربوط به نسخه بدلها نیز یک روش مستقل و دور از تقلید است.

 تعداد نسخی که پایهٔ تصحیح قرار گرفتهاند ده نسخه از بهترین و معتبرترینها بوده و ذکر نسخ دیگر ضرورت نداشته است؛ و در صورتی که تعداد نسخ موجود کمتر از ده عدد بوده، به مقدار موجود توجه شده است.

. . .

این ستاد خوشوقت است که می تواند با عرضهٔ کتب فلسفی، منطقی، قرآنی و حدیث حکیم عالیقدر صدرالمتألهین شیرازی، وی را به بهترین و کاملترین صورت ممکن و بشکلی بیسابقه به اندیشمندان و محققان جهان و ایران دضمن معرفی برکات اسلام و خدمات دانشمندان ایرانی به حکمت، علم و تمدن جهان دبشناساند و گامی هر چند کوتاه در این میدان وسیم بردارد؛ و ضمن سیاس از توفیقات رتانی، امیدوار است که این خدمت ناچیز، مرضی خداوند متعال و مقبول حضرت صاحب الأمر (علیهالسلام) و پسند اهل نظر باشد د إن شاءالله تعالی.

بنياد حكمت اسلامي صدرا



#### المقالة الرابعة

## [في بعض أحوال الموجود]

هذه المقالة مشتملة على بعض أحوال الموجود بما هو موجود. وليست هي كأقسام الوجود وأنواعه من الواجب والمقولات العشر وأنواعها، ولا هي كالماهيات وأقسامها من المعاني الكلّية كالجنس والنوع والفصل والخاصة؛ بل من العوارض التي عروضها بضرب من الاعتبار، وهي كالمتقدم والمتأخر والحادث والقديم والتام والناقص وقوق التمام والمستكفي والعلّة والمعلول. لكن الشيخ أخر مباحث العلّة والمعلول وأوردها بعد مباحث الماهية لمصلحة رآها ومناسبة راعاها؛ فإن العلّة المادية تناسب الجنس، والعلّة الصورية تناسب الفصل، بالقياس إلى العد المركب منهما، والفاعل يناسب الفصل أيضاً، ولكن بالقياس إلى حصة الجنس في النوع، والغاية تناسب طبيعة النوع بالقياس إلى طبيعة النوع بالقياس

### هُميل [الفصيل الأول]

### [في المتقدم والمتأخر وفي الحدوث]

♦ [مس ١٩٣٠. س ٤] قال: «لمّا تعلّمنا على الأمور التي يقع من الوجود والوحدة موقع الأنواع. فبالحَريُ أن نتكلُم في الأشياء التي يسقع مــنهما موقع الخواص ...»:

إِنَّ الأَشْياء المبحوث عنها في هذا العلم الباحث عن أحوال الموجود: بعضها أمور يقع من الوجود موقع الأنواع له وإن لم يكن أنواع أله بالحقيقة، لما قد نتهناك عليه سابقاً من أنّ الوجود ليس بـجنس لمـا تـحته مـن الحقائق؛ ولكن ليس بخارج عنها أيضاً، وهي كالمقولات وأنواعها.

ومنها أمور يجري مجرى الأنواع للوحدة وإن لم يكن أنواعاً لها ـ كما عرفت ـ ، كأنسام الوحدة من الشخصية والنوعية والجنسية وغيرها.

۱) ط: ــفي،

و منها أمور هي كالعوارض والخواص للوجود. و منها أمور هي كالخواص والعوارض للوحدة.

ولا شك أنّ البحث عمّا هو كالأنواع أحق بالتقديم على البحث عمّا هو كالعوارض، وكذا البحث عن أحوال الوجود أحق بالتقديم من البحث عن أحوال الوحدة؛ ولذلك بدأ الشيخ بذكر عوارض الوحدة، كما بدأ بالتي هي كالأنواع سابقاً على التي هي كالعوارض، وبما هو من أقسام الوجود قبل ما هو من أقسام الوحدة، رعاية لحسن الترتيب وجودة النظام.

وقد بيّنا لك أيضاً كيفية كون هذه الأمور من عوارض الوجود لا من أقسامها، مع أنّها من جملة الموجودات بوجه دقيق؛ فتذكّره!

إقال: وإنّ التقدم والتَّلْف وإن كان مقولاً
 على وجوه كثيرة، فإنّها تكاد تجتمع
 على سبيل التشكيك في شيء ...»:

قد وقع للناس من اختلاف في أن إطلاق التقدم على أقسامه المذكورة أيكون بمجرّد اللفظ أو بحسب المعنى، وهل بالتواطؤ أم بالتشكيك. وأكثر المتأخرين أخذوا أنّها واقعة على الكل بمعنى واحد متواط لا بالتشكيك. وذهب الشيخ إلى أنّه معنى واحد واقع على أفراده بالتشكيك؛ وذلك المعنى هو أن يكون للمتقدم من حيث هو متقدم شيء و اليس للمتأخر، ويكون لا شيء للمتأخر إلّا وهو

١) ط: فلأشك.

۲) این مبارد از شدهره و همانوسات سهروردی، ص ۲۰۲ برگرفته شده است با مفتصر تصرفی در قفاظ.
 ۲) این مظایر از سهروردی نیست.
 ۵) ناشدار و : .. و (و این درست است).

موجود للمتقدم.

وأورد عليه أن هذا منقوض بالمتقدم الذي بطل وجوده عند وجود المتأخر، إذ لا شك أنّه متقدم بالزمان؛ ثمّ الذي للمتأخر بالزمان ليس موجوداً للمتقدم عند وجود المتأخر، ولا أيضاً كان موجوداً له، كما أنّ ما للمتقدّم من الزمان ما وجد للمتأخر أصلاً؛ بل كل جزء من أجزاء الزمان مختص بهوية لا توجد في غيره.

ويمكن الجواب بأنّ ملاك التقدم في كل قسم من الأقسام شيء من نوع ما فيه التقدم أو من جنسه؛ فملاك التقدّم في المتقدم بالزمان نفس طبيعة الزمان، ولاشك أنّ هذه الطبيعة تكون متحققة فيما هو متقدم حين ما ليست متحققة فيما هو متأخر، ولا يتحقق في المتأخر إلّا وقد تحققت في المتقدم.

وليس الغرض هاهنا تعريف القدر المشترك ليلزم الدور بـإيراد لفظ التقدم والتأخر، بل التنبيه على القدر المشترك.

ثمّ إنّ قوله على الإطلاق؟: «ويكون لا شيء للمتأخر إلّا وقد وجد للمتقدم» ليس بسديد، فقد يوجد كثير من المعاني للمتأخر ولا يوجد مناها للمتقدم، كالجوهرية والجسمية في المبدعات والكائنات المتأخر وجودها عن الأوّل أ؛ فكان ينبغي أن يقيد ذلك بما يكون من جنس ما فيه التقدم، وكأنّه المراد وإن لم يصرّح في اللفظ.

۱) نیراد کننده سهروردی است (همان، ص ۲۰۲).

۲) گرچه مقصود از ضمیر «قوله» کلام این سینا است که در هشفاد می ۱۲۲، س ۸ آمده است، با اینمال چنین بنتار می رسد که ملاصدرا این مطلب را از سهر رودی نقل کرده است. «ثم علی الإطلاق قوله» (هشتاره هی ۲۰۱۰ س ۲۲).

٣) الشطاء وهو موجود. ) ط: + تعالى.

وقال بعض العلماء \: إنّ جميع أصناف التقدم اشتركت في أنّه يوجد للمتقدم الأمر الذي فيه المتقدم أولى من المتأخر.

وذكر صاحب المطارحات أنّ هذا ليس بصحيح، فإنّ المتقدم بالزمان ليس فيه من باب الزمان أمر أولى به من المتأخر. أشا مطلق الزمان، فليس لأحدهما أولى من الآخر؛ وأمّا الزمان الخالص، فقد اختلفا فيه، وليس يوجد لكليهما حتى يقع فيه الأولوية. ولا يمكن أن يقال: هذه الأولوية بحسب التقدم، فإنّ المطلوب تحصيل معنى التقدم. ثمّ إذا فرض اثنان متقدم ومتأخر بالزمان، لم يجز أن يحكم بأن السابقية بأحدهما أولى؛ فإنّه بالنسبة إلى الثاني متقدم من محميع الوجوه، والثاني بالنسبة إليه متأخر لا غير. وليس معهما ثالث في هذا التغر حتى يقال: أحدهما أولى بالتقدم على ذلك الثانث من الثاني، وإذا اعتبر كلاهما متقدمين بالقياس إلى ثالث، ففي ذلك نظر وإن كان أحدهما أولى بالتقدم عليه من الآخر، لكن كلاهما متقدمين، لا أنّ أحدهما متقدم والآخر متأخر ".

وقد ذهب بعض الناس إلى أنّ وقوعه على الأقسام بالاشتراك اللفظي".

وفي هذا القول تعسف إن أريد به الاشتراك اللفظي بالقياس إلى جميع الأقسام: فإنّ وجود المعنى المشترك بين بعض الأقسام ممّا لا خفاء فيه،

۱) ظاهراً مقسود امام ففر رازی است در قدیشت قدهر چادی ۱۰ می ۱۷۰: دشم إنّ هذه الأقسام مشتر که في أمر و احد...ه. با اینمال این عبارت عیناً در قدهنری و همتازمات سهروردی می ۲۰۵ آمده است: در قال بعض من ینسب إلی العلم: إنّ جمعیم أصداف التقدم اشتر کات فی آنّ بوجد للمتقدم الأمر الذی به قلتقدم أولی من التأخر».

٢) ر.ك: فمان ٣) ط: فالمتقدم (بجاي عفارتُ المتقدم»). ﴿

٤) ش: \_ ومتأخر بالزمان... متقدم.

ه) برای فهم بهتر مطلب به قبضائ مراجعه شود. تمسرف ملاصدرا در عبارات سبب بشواری متن شده است.

٦) لىن ئىل ئىز بر الىھار ھ س ٢٠٥ أمده لبت.

كإطلاق التقدم بالطبع والتقدم بالعلّية بل كإطلاقه عليها وعلى التقدم بالماهية - -كما ستعلم -، فلا يبعد أن يكون إطلاقه على البعض بالاشتراك المعنوي وعلى البعض بالاشتراك المعنوي وعلى البعض بالاشتراك النقلي أو التجوز '.

وأيضاً لا يبعد أن يكون في المنقول اللغوي أو المجاز اللغوي حقيقة المسطلاحية؛ فإنّ الشيخ وغيره من الحكماء لما وجدوا جميع ما يطلق عليه لفظ «التقدم» اشتركت في معنى واحد وهو التفاوت أو الأولوية في أمر جامع ومعنى متفق كالزمان أو المكان أو الرتبة أو الوجود أو وجوب الوجود أو الفضل والشرف -، حكموا بكونها أقساماً لمعنى واحد.

وبما ذكرنا اندفع ما ترهم بعضهم من التناقض في كلام الشيخ، حيث قرّر أوّلاً وجود المعنى المشترك بين أقسام التقدم، ثمّ ذكر وجوه النقل من معنى إلى معنى.

وأمّا ما أورده صاحب المطارحات من أنّ المتقدّم بالزمان ليس أولى بالزمان من المتأخر، قلنا: بل هو أولى لأنّه أقدم؛ كيف والتقدم يلزمه الأولوية؟!

قوله: «المطلوب تحصيل معنى التقدم» أ، قلنا: ليس الغرض إلّا التنبيه على القدر المشترك لا التعريف الحقيقي، فيكفي أ التعريف اللفظي؛ سلّمنا، لكن قولنا: «لأنّه أقدم» معناه أنه أقدم بحسب الزمان، وهو غير ما هو المطلوب اشتراكه بين التقدمات؛ فلا مصادرة فيما قلناه.

وقوله ثانياً: «ثمّ إذا فرض اثنان ...»، قلنا: نحن لا نقول: إنّ أحدهما أولى

۱ ) این موضوع نیز از سهروردی است در هشاوج ص ۲۰۰۰ با شرح و توضیع ملاصدرا.

۲) ط: و. ۲) همان.

<sup>-4).</sup> مِنظور كلام ممهروردي است با ابن عبارت: «... أَحَدُ التقدم المطلوب...» (المشارج من ٢٠٥، س ٢ و ٢).

ە} دا: ئكفى.

بالتقدم من الآخر، بل نقول: إنّ أحدهما أولى بالزمان من الآخر ' فلا يرد عليه ما أورده. نعم، أقسام المتقدم بعضها أولى بالتقدم من البعض الآخر. وأمّا المتقدم في كل قسم، فهو أولى بالمعنى الذي هو ملاك تقدمه على المتأخر فيه، ولا يلزم أن يكون أولى بالتقدم من المتأخر.

فإذن، لا استبعاد في كون معنى التفاوت والتشكيك واقعاً على أقسامه على وجه التفاوت والتشكيك بين أفراده على وجه التفاوت والتشكيك بأن يكون لا بعض أقسامه الشد تشكيكا بين أفراده في نفس معناه من البعض الآخر، فكذلك معنى التقدم واقع على أقسامه الخمسة على ما هو المشهور عبالتشكيك. ولا يلزم من ذلك أنّ المتقدم في كل قسم يكون أولى بالتقدم من المتأخر فيه. فالخلط إنّما نشأ من الخلط بين المقسم والقسيم أو بين القسم وقسم القسم.

#### ♦ [ص٦٦٣، س٩] قال: «والعشهور عند الجمهور هو المتقدم في المكان والزمان، وكان المتقدم والقبل في الأشياء لها ترتيب ...»:

يريد ذكر أقسام التقدم والتأخر وكيفية نشوء بعضها عن بعض مع التنبيه على القدر المشترك بينهما، كما هو رأيه أ. فالمشهور من أقسام التقدم بين الجمهور هو هذان القسمان، أعني ما في المكان وما في الزمان. وذلك لكونهما من المترتبات المكشوفة عند المس كان عندهم أوً لألا في أشبياء لها

١) ط: ـ بل نقول... الآخر. ٢) ط: ـ يكون.

٢) ك: \_ أقسامه. ٤ كا ك: ألقسم.

ه) مط: رواية. ٦) ش: المرتبات.

٧) مط: أوَّلاً عندهم.

ترتيب؛ فما هو قريب إلى حد مكاني فرض أو وجد مبدأ فله تقدم على ما هو بعيد منه، لأنّ له أن يلي ذلك المبدأ حيث لا يلي ما هو بعده، ولا يليه ما هو البعيد الآ وقد وليه الأقرب؛ وكذلك حال أجزاء الزمان بالنسبة إلى الآن الحاضر أو غيره، لكن يختلف الحال ويتعاكس بحسب الماضى والمستقبل بالنسبة إلى الآنين.

واعلم أنّ الغرض هاهنا ليس تعريف كل قسم قسم من أقسام التقدم بخصوصه، ليرد عليه أن ما ذكره في التقدم الزماني هو بعينه حال التقدم الرتبي من غير فرق؛ بل الغرض بيان اشتراكها في معنى واحد، ثمّ نقل اسم «التقدم» من ذلك أي ممّا له ترتيب مكاني أو زماني إلى ما له ترتيب ولو في المقل لا في العين؛ فكل ما هو أقرب إلى مبدأ محدود معين في الخارج أو في الوهم، فهو أقدم ممّا هو أبعد منه. وذلك الترتيب أعم من أن يكون طبيعياً أو وضعياً أو اتفاتياً.

فالأول كما بين الأجناس والأنواع المترتبة من جنس الأجناس إلى الشخص، أو من الشخص الله جنس الأجناس إذا جعل الشخص مبدأ؛ فتختلف الحال في التقدم والتأخر بحسب وضع كل من الحدين مبدأ. فجعل أحد الحدين أو غيره مبدأ وإن كان بالوضع، لكن مراتب القرب والبعد بالقياس ليس بوضع واضع، بل بمقتضى الطبع. والترتيب الواقع في درجات كمالية لشخص واحد - كالجنينية والمعبا والشباب والكهولة والشيخوخة والهرم - ترتيب طبيعي أيضاً كما بين أجناسه وفصوله، لكن ذلك بحسب الماهية وهذا بحسب الشخصية؛ فالمعبا لكونه أقرب من مبدأ حركته الجوهرية من الرجولية فيكون أقدم من الكهولة. هذا إذا جعل مبدأ الترتيب من طرف

١) ش، ص: البعد.

المبدأ في الوجود؛ وإذا جعل المبدأ من الصانب الآخر، انعكس حال التقدم والتأخر اللذين هما بحسب الرتبة.

وأمّا الثاني وهو الترتيب الوضعي والصناعي، فكمراتب الحدّة والثقل في النغمات، فإنّها بوضع الواضع واختياره وصنعه؛ وكذا ترتيب الكلمات والألفاظ في الصناعات الكلامية.

وأمّا الثالث، فهو كأعداد الحيوانات أو النباتات الواقعة على ترتيب خاص مكاني أو غيره لا عن قصد ولا عن طبع، بل بمجرد البخت والاتفاق.

واعلم أنّ كثيراً من النّاس تشوّشت عليهم الاعتبارات ، فربما لم يجدوا الفرق بين التقدم بالطبع والتقدّم الرتبي الطبيعي إذا اجتمعا، ولم يعلموا أنّ التقدم الرتبي الطبيعي غير التقدم بالطبع؛ ولهذا يختلف الحال في الرتبي، فيصير المتقدم متأخراً وبالعكس إذا جعل المبدأ في السلسلة الطبيعية طرفاً آخر، بخلاف التقدم الطبيعي.

وكذا قد يقع الخلط منهم بين المتقدم بالطبع الذي لا يجامع المتأخر في الوجود وبين المتقدم بالزمان إذا اجتمعا في شيء واحد، كالنطقة بالقياس إلى الحيوان المكوّن منها، فإنّها متقدمة عليه بالزمان وهو ظاهر وبالطبع لأنّها من جملة أسبابه؛ بل لها ثلاثة أقسام من التقدم عليه: هذان التقدمان والذي بالرتبة ترتيباً طبيعياً من فالأوّل من حيث عدم اجتماعها معه، والثاني من حيث كونها سبباً له غير تام، والثالث من جهة كونها واقعة في ترتيب وقع بين درجات استكمالاته بحسب القرب ممّا فرض مبدأ، سواء كان مبدأ في الترتيب هو بعينه

۱) عين عبارت در قبضاره واقبطارهانه ص ٣٤٣ در ميمن اعتبارات آمده است.

٢) ط: المتكرن. ٢) ش: طبيعيان.

مبدأ في الطبيعة أم لا.

#### ♦ [من ١٦٤، س ٦] قال: «ثمّ نقل إلى أشياء أخرى، فجعل الفائق والفاضل والسابق\ ولو في غير الفضل متقدماً ...»:

يعني نقل اسم «التقدم» - بعدما نقل من الزماني وضرب من الرتبي وهو المكاني إلى مطلق الرتبي، سواء كان في المحسوسات أو في غيرها، وسواء كان في الأمور الطبيعية أو الوضعية أو الاتفاقية - إلى أشياء أخرى؛ منها الكمال والنقص، فجعل الكامل في شيء ولو في أمر خسيس متقدماً على ما دونه في ذلك الأمر، وهذا هو المسمى عند الحكماء بـ «التقدم بالشرف» على سبيل التغليب؛ فالنور الشديد والظلمة الشديدة متقدمان بالشرف بالنسبة إلى النور الضعيف والظلمة الضعيفة. فهاهنا كأنّه قد جعل نفس الطبيعة المشتركة كالمبدأ المحدود كما في التقدم الرتبي؛ ولهذا عرّف بعضهم معنى الشدة والضعف بازدياد الطبيعة العامة في بعض الأفراد وانتقاصها في الآخر.

فعلى هذا تحقّق هاهنا أيضاً المفهوم المشترك لجميع التقدمات: فإنّ السابق والكامل في باب ما له ما ليس للتالي والناقص، وليس يوجد له من هذا الباب إلّا وهو حاصل للسابق مع الزيادة: كالسواد الشديد، فله من الطبيعة السوادية ما ليس للسواد الضعيف، وليس للسواد الضعيف من تلك الطبيعة شيء إلّا وهو حاصل للفرد الشديد منها. وكذلك الحال في كل ما له كمالية وتفرّق شي معنى ما، كالمخدوم بالقياس إلى خادم، والرئيس بالقياس إلى المرؤوس؛ فإنّ معنى الاقتدار والاختيار في المخدوم والرئيس أشد وأكمل منه في الخادم

١) المعلاد +أيضاً.

والمرؤوس، فيوجد للمخدوم من معنى الاختيار وما يجري مجراه ما لا يـوجد منه للخادم، وكل ما يقع من هذا الباب في الخادم وقع للـمخدوم وكذا الرئيس والمرؤوس.

واعلم أنّه ليس المعنى المشترك المتفاضل فيه في هذين المثالين اهب معنى المحدمة والرشاسة كما يتوهّم من ظاهر العنوان أو إذ ليست الخدمة مشتركة بين الخادم والمخدوم. ثمّ لو كان التفاضل بحسبه كان الخادم أولى بهذا التقدم من المخدوم؛ وكذا الرئاسة ليست معنى مشتركاً فيه لهما أب بل المعنى المتفاضل فيه بينهما شيء آخر كالاختيار والعزة والتدبير والحكومة ونحو هذه الأمور التي لا ينفل غالباً عنهما أ.

وفي قوله °: «فيتحرك باختيار الرئيس» مناقشة، فإنّه يفهم منه التقدم بالطبع، وهو غير مراد هاهنا؛ بل المراد أنّ الاختيار الذي للرئيس هو أكمل وأفضل منا في المرؤوس، سواء كان سبباً لحركته أم لا.

> ♦ [ص ١٦٤.س ١٧] قال: «ثمّ نظوا إلى ذلك ما يكون هذا الاعتبار له بــالقياس إلى الوجــود، فـجعلوا الشــــىء الذى له الوجــود أولاً ...»:

يريد بيان نقل آخر للتقدم ومقابله. وإنَّما أتى هاهنا بصيغة المعلوم

١) ص: هذا المثال (فريو عبارت درست است).

٢) دا: في هذا المثال كما يتوهّم من ظاهر العنوان هو معنى الخدمة أو الرئاسة.

٣) ط: بينهما. ٤) مط: عنهما غالباً.

٥) إليان النادس ١١١،س ١١.

للجماعة ذوي العقول، وفيما تقدم بصيغة العفرد العجهول، لأنّ المنقول إليه هاهنا معنى دقيق لا يدركه إلّا أولوا العلم، بخلاف ما سبق من المعاني. وهو معنى التقدم بالطبع، وملاكه أصل الوجود، فجعلوا السوجود الذي يحتاج إلى موجود آخر -سواء كان فاعلاً أو مادة أو صورة أو شرطاً أو جزءاً مقدماً عليه؛ لأنّ له أن يوجد أوّلاً وإن لم يكن الآخر موجوداً، والآخر لايمكن وجوده إلّا وقد كان الأوّل موجوداً؛ فما به التقدم والتأخر هاهنا نفس الوجود. مثاله الواحد والكثير؛ إذ ليس من شرط الواحد أن يكون الكثير موجوداً، ولا يمكن للكثير وجود إلّا وقد صار الواحد موجوداً قبله. ولا يلزم من هذا أن يكون الواحد فاعلاً معطياً لوجود الكثير أو لايكون، بل مجرد كونه مفتقراً إليه في أن يعطي للكثير موجود حاصل بالتأليف منه ومن غيره يكفي في حصول هذا المعنى من التقدم.

## ♦ [ص ١٦٤، س ١٨] قال: «ثمّ نقل بعد ذلك إلى حصول الوجود من جهة أخرى، فإنه إذا كان شيئان ...»:

الفرق بين هذا المعنى من التقدم والمعنى الذي مرّ ذكره أنّ ما به التقدم وملاكه في أحدهما نفس الوجود وفي آخر كيفيته وتأكّده أعني وجوب الوجود. فكل اثنين يكون وجوب وجود أحدهما من الآخر، ووجوب وجود الآخر ليس منه، بل يكون إمّا من ذاته أو من شيء ثالث، فله في حد ذاته إمكان أن يوجد وأن لا يوجد، وله من الآخر وجوب الوجود ومن ذاته تجويز أنّ الآخر مهما وجد لزم وجوده أن يكون علّة موجبة لوجود هذا الممكن الوجود لذاته؛ فيقال لذلك: إنّه متقدم بالوجود والوجوب على هذا. ولا ينافي ذلك كونهما معاً في الزمان أو في الدّهر، إذ هذه المعية ليست بإزاء ذلك التقدم والتأخر. وكذا التلازم بينهما في

الوجود لا ينافيه؛ فإنّ حركتَي البد والمفتاح وإن كانتا مَعَيْن ( ومتلازمتين، لكن ليس بمستنكر للعقل أن يقول: «لمّا تحرّكتْ يد زيد تحرّك المفتاح» ويستنكر أن يقول: «لمّا تحرّك المفتاح تحرّكتْ البد» وإن كان له أن يقول: «لمّا تحرّك المفتاح كان دليلاً على أنّ البد قد تحركتْ»؛ فالتلازم بينهما ليس من نحو واحد، فأحدهما مستلزم للآخر بمعنى أنّه موجب له، والآخر مستلزم للأوّل بمعنى أنّه متى حصل كان الأوّل قد حصل لا منه، بل من نفسه أو من ثالث؛ فالحركة الأولى سبب مقتض للحركة الثانية، وليست الثانية سبباً للأولى أصلاً وإن لم تنفك عنها".

♦ [ص١٦٥، س٩] قال: «ولا يبعد أن يكون الشيء مهما وجد وجب ضرورة أن يكون علّة لشيء وبالطبيّة؛ فإنّ الشيء لايجوز أن يكون بحيث يصح أن يكون علّة للشيء ...»:

يريد بيان أنّ العلّة ما لم يجب كونها علّة لم تكن علّة، بالحقيقة؛ وأنّ المعلوم ما لم يجب وجوده بالغير، لم يكن موجوداً؛ وأنّ العلّية من اللوازم الذهنية لما هو علّة، يعني ليست علّية العلّة من الصفات الزائدة على ذاتها، بل ذاتها بذاتها وكونها علة شيء واحد في الواقع بلا تقدّم وتأخر. ولا مغايرة بين ذات العلّة وكونها علّة إلّا بمجرد الاعتبار؛ فكل ما يمكن بالإمكان العام أن يكون علّة لشيء وله.

١) ومعاًه درست است اما در همة تسخها ومُعَيِّنه آمده است.

۲) ط: ـ عنها.

وهذه مسألة غامضة شريفة من المهمات، ويبتني عليه كثير من المقاصد: منها المحافظة على وحدة البارئ جلّ ذكره \. ومنها كيفية ارتباط الموجودات إليه على وجه يعرفه العارفون من أنّها لمعات نوره وشؤون ذاته وتجليات جماله وجلاله.

وخلاصة ما ذكره من البرهان عليه أنّ العلّة إمّا أن يكون شرط كونها علّة نفس ذاته بأن يكون شرط كونها علّة نفس ذاته بأن يكون لذاتها مؤثرة فيه. فعلى الأوّل يكون نفس ذاتها وكونها علّة شيئاً واحداً، فلايمكن تخلف المعلول عن ذاتها. وإن لم يكن تأثيرها فيه لذاتها، فللبدّ في كونها علّة من زيادة قيد وانضمام شرط، فلم يكن ما فرضناه علّة علّة، بل العلّة هي ذلك المجموع؛ شمّ الكلام في ذلك المجموع كالكلام في الأوّل آإلى أن ينتهي إلى شيء يكون لذاته بلا زيادة قيد وشرط علّة موجبة لذلك المعلول.

فكل علّة يجب أن يكون معلولها من لوازم ذاتها التي هي بها علّة، ولها وجوبان: وجوب كونها موجودة -سواء كان بذاتها أو بغيرها -، ووجوب كونها علّة وهو الضرورة الذاتية المقيدة بمادامت الذات في غير الواجب الوجود. والقضية المعقودة في مثل هذا المحمول يقال لها «الضرورية المطلقة» كقولنا: «الإنسان حيوان». وإطلاق هذه الضرورة بالقياس إلى الضرورة الوصيفية والوقتية وغيرها، وتقيّدها بمادام الموضوع لتمتاز عن الضرورة الذاتية والدائم المادة علمت أنّ العلية لما هو علّة بالحقيقة من المحمولات

۱) ط: اسمه.

٢) در بالای ص ١٥٢ نسخة «صر» إن دها بخط ملاصدرا نوشته شده است: «بيا واهب العسور و مُـفيض العلوم و مُـلهم العقائق ومُعطي السؤالات وفاعل الخيرات ومُنتجي النفوس من الهلكات وورطة الجهالات والظلمات: تُكِثّنا على
 العنهج القريم والعسواط العستقيم».

الضرورية والصفات الذاتية، كالحيوانية للإنسان.

واعلم أنّ كل ممكن محقوف بالرجوبين: أحدهما الوجوب السابق، وهو كون علّته بحيث يجب له التأثير والإيجاد. والثاني الوجوب اللاحق، وهو الضرورة بشرط المحمول؛ فإنّ كل موجود حين وجوده يمتنع أن يصير معدوماً، لاستحالة اجتماع النقيضين.

وله إمكانان مغروضان بإزاء هذين الوجوبين، وهما غير الإمكان الذاتي بحسب الماهية. فقول الشيخ: «فذاته بذاته أ ممكن أن يكون عنه الشيء وممكن أن لايكون» بإزاء «الوجوب السابق» الذي يكون وصف الصعلول به من قبيل وصف الشيء بحال متعلقه؛ وقوله ٢: «فكذلك ٢ المتكوّن هو كذلك ممكن أن يكون وممكن أن لايكون» بإزاء «الوجوب اللاحق». والغرض أنّهما منفيان عن ذاته مادام وجود علّته. فثبوت العلّية لشيء يستلزم نفي هذين الإمكانين عنه.

فقوله: «فلا من حيث هو \_أي المسطول \_ممكن أن يكون هو بموجود» إشارة إلى إثبات الوجوب اللّحق ونفي الإمكان الذي يقابله. وقوله: «دلا من حيث ذلك \_أي العلّة \_ممكن أن يكونه \_أي يكون المعلول \_فذلك معط للوجود» إشارة إلى إثبات الوجوب السابق ونفي الإمكان الذي يقابله: أي ليس المفروض علّة تكونه مادام كونه بحيث يمكن له أن يكون شيئاً ولم يبلغ إلى حد يجب له تكوين الشيء تكوناً بالفعل لشيء ولا معطياً لوجوده. والفاء في قوله: «فذاك معط للوجود» ليست للجزاء ولا للتفريع، بل زائدة فصيحة.

١ } ط: لذاته.

۲) ش،مط: فقوله.

٣) مط: \_ فكثلك.

٤) دا: ـ إثبات.

# → [ص ١٠٥.س ١٧] قال: «وذلك لأنّ كون الشيء عن الممكن أن يكوّنه ليس لذات أنّه ممكن أن يكوّنه، فنفس كونه ممكناً أن يكوّنه ليس كافياً في أن يكون الشيء عنه ...»:

يريد بيان «الوجوب السابق» بالبرهان؛ وهو أنّ وجود الشيء عن الذي يمكن أن يوجد منه ذلك الشيء وأن لايوجد ليس لنفس كونه ممكن الإيجاد له، وإلّا لكان ما بالقوة محصّلاً لما بالفعل، والعدم مبدأ للوجود، والنقص سبباً للكمال.

ثمّ لا شك في أنّ ذلك أي الذي يمكن أن يوجد شيئاً غير كاف في وجوده عنه؛ إذ لو كان كافياً في وجوده عنه، كان كافياً أيضاً في عدم وجوده، إذ نسبة الممكن إلى الطرفين سواء؛ فإذن، قد يكون معه الشيء مرّة، ومرّة لايكون، ونسبته إلى الذي يوجد والذي لايوجد نسبة واحدة. فليس المعلول في حالة يتميّز بها وجوده عن عدمه ولا العلّة في حالة يتميّز بها تأثيرها ولا تكوُن المعلول عنها عن لاتكرّنه عنها تميّزاً يشغالف به حالتاه: حالة وجوده وحالة لا وجوده؛ فليس كون العلّة علّة للوجود أولى من لا كونها علّة "، ولا كونها علّة لوجود الشيء أولى من كونها علّة لعدمه.

والفطرة الصحيحة حاكمة بأن لابدّ من انضعام حالة إلى المتساوي النسبة ألى المكان الكلام السمكن الإيجاد، بها يتميّز كونه موجداً عن لا كونه. ثمّ ننقل الكلام إلى تلك الحالة؛ فإن كان مع انضمامها حكم الإمكان باقياً، لم يحصل بها الامتياز

۲) ط:+يتمين

٤) دا: +أي.

الدهاد - أن يكونه.
 ط: - طة.

ه) 4: أي

والأولوية لأحد الجانبين من الآخر: فإمّا أن يتسلسل إلى غير النهاية وهو محال في نفسه، ومع ذلك فإمّا أن يكرن حكم الإمكان وتساوي النسبتين باقياً فيحتاج إلى مرجح آخر فليست العلّة معها حاصلة؛ وإن كان مع انضمام شيء -سواء كان واحداً أو كثيراً، متناهياً أو غير متناه -بطل حكم الإمكان وصدار أحد الجانبين متميّزاً، فكان موضوع العلّية بالحقيقة ليس ذات المفروض علّة أوّلاً ولا وجودها بما هو وجودها، بل المجموع المركب من وجود الذات ووجود شيء ينضم إليها أي شيء كان: إرادة أو شهوة أو غضباً أو كيفية أو طبيعة حادثة أو غير ذلك -وإن كان أمراً خارجاً منتظراً لكون العلّة علّة كقدوم مسافر أو حصول عمر أو هبوب ربح أو وقوع وقت كفصل الربيع.

فإذا حصل ما به صارت العلّة بحيث لا يتوقّف صدور المعلول عنها على أمر آخر، وجب صدوره عنها، وبدونه امتنع صدوره؛ فإذن، ما لم يجب وجود المعلول عن العلّة لم يوجد، فالعلّة بالحقيقة هي التي وجب بها وجود المعلول ورجب لها كونها علّة؛ فالذي تحتاج عليّته إلى أمر زائد عليه فليس هو بعلّة.

# ♦ [ص١٦٧.س٢] قال: «وهما معاً في الزمان أو الدهر وغير ذلك، ولكن ليســاً مـعاً في القياس إلى حـــمول الوجــود وذلك ...»:

لمّا ثبت أنّ كل علّة يجب منه وجود المعلول ويمتنع عدمه، وكذا المعلول لايمكن وجوده إلّا بسبب ما يجب وجود ما يجب منه \* وجوده، فكل منهما يمتنع انفكاكه عن صاحبه؛ فهما معاً في الزمان \*إن كان وجودهما في الزمان كحركة

١) ش: بسبب ما يجب وجود ما ويجب عنه. ٢) ش: - في الزمان.

اليد وحركة المقتاح، أو كانا معاً في الدهر إن كان وجودهما في الدهر، أو كانا معاً في السرمد.

والفرق بين هذه الثلاثة أنّ حصول المتغيّر في المتغيّر من حيث تغيّره هو زمانه أعني متاه؛ ومعية ثابت لمتفيّر لا من حيث تغيّره بل من حيث ثباته أو وجوده مطلقاً هو المعبّر عنه بالدهر، كنسبة العقل إلى الفلك؛ ومعية الثابت للثابت يقال لها «السرمد». وهذه معان محصلة عبرت عنها الحكماء بهذه الألفاظ الثلاثة. وليس الأمر كما زعمه الإمام الرازي من أنّها ألفاظ هائلة ليست فيها معان محصّلة بإزائها حيث قال في المحصل الذي على الفلاسفة بعدما نقل قولهم: «إنّ نسبة المتغيّر إلى المتغيّر زمان، ونسبة الثابت إلى المتغيّر دهر، ونسبة الثابت إلى المتغيّر دهر،

وذلك الأنّ المعية التي بين المتغيّرات - كالحركة مع الزمان - معية متجددة متبدلة كنحو وجودها فهي نوع آخر من المعية، وليست كالمعية التي هي بين الواجب - جلّ ذكره - وصفاته وأضعاله الأولية، ولا كالمعية التي بين المفارق ونفس الزمان والحركة وما فيها.

فهذا الفرق معقول محصل، سواه كان تهويلاً أو غير تهويل. وللمحصّلين أن يصطلحوا في كل معنى على عبارة مخصوصة، ولا يعني هاهنا بالتحصيل إلا دلالة العبارات على المعاني: على أنّ هذه الألفاظ مأنوسة مستعملة في لسان الشرع في معان قريبة من هذه المعاني. فهذه المعية بينهما في الرجود لا تنافى

٢) ط:مع.

۱) ط، دا (فامش): معیة.

٤) بيان مىدرالست در رد بر رازي.

٣) المعمل، ص ١٢٨.

ه) ط:نعتی.

كون أحدهما أحق بالوجود وأقدم من الآخر، فإنّ لك أن تقول: «الشعاع من الشمس» وليس لك أن تقول: «الشعاع من الشمس» وليس لك أن تقول: «الشمس من الشعاع» وإن كانا معاً في الدهر؛ وكذا تقول: «تحركت اليد فتحرك المفتاح» وهما معاً في الزمان.

ثم اعلم أنّ بين العلّة والمعلول معية التضايف، إذ المتضايفان من حيث هما متضايفان لابد أن يكونا معاً بالضرورة. وهذه المعية أيضاً ليست بضائرة للتقدم والتأخر اللذين لهما بحسب أصل الذات مع قطع النظر عمّا يعرضهما بحسب مفهوم العلّية والمعلولية؛ فالمؤثر في المعلول ذات العلّة ووجودها لا وصف العلّية، وهي بذاتها متقدمة عليه؛ وكذا المتأثر والمتأخر نفس ذات المعلول ويجوده لا وصف معلوليته. حتى أنّ ما هو المتقدم على شيء آخر إنّما للمعلول ويجوده لا وصف معلوليته. حتى أنّ ما هو المتقدم على شيء آخر إنّما لا يوجد إلّا مع وصف التأخر كما حقق آنفاً؛ فكل متقدم متقدم بذاته لا بوصفه، وكل متأخر متأخر بذاته لا بوصفه، والوصفان لكونهما [إضافيين معاً] أفي وكل متأخر متأخر بذاته لا بوصفه، والوصفان لكونهما [إضافيين معاً] أفي الرجود، ولا تقدم لأحدهما على الآخر.

♦ [ص١٦٧ س ٢] قال: «ولقائل أن يقول: إنّه إذا كان كل واحد منهما إذا وجد وجد الآخر، وإذا رضع ارتفع الآخر، فليس أحدهما علّة والآخر مسعلولاً، إذ ليس أحدهما أولى ...»:

منشأ هذا الإشكال أحد أسرين: إمّا تحقق المعية بينهما في الوجود والعدم، فإنّه متى وجد أحدهما وجد الآخر ومتى عدم عدم، وقد علمت أنّ هذه

١) معا نسخهما: إضمافيان معان.

المعية ليست في مقابلة هذا التقدم والتأخر؛ وإمّا الاشتباه بين الوجود العلمي والوجود العلمي علّة والوجود العيني، فإنّ كلاً أمن العلّة والصعلول بحسب صدورتها العلمية علّة للآخر بحسبها أ، ولا يلزم من ذلك أن لايكون بينهما في الخارج فرق في التقدم والتأخّر.

فالشيخ قبل الخوض في الجواب ذكر أنّ قول القائل: «إذا وجد كل منهما وجد الآخر» كلام مجمل، يحتمل معانٍ بعضها صادقة في هذا الموضع " وبعضها كاذبة؛ والصادق منها ليس بقادح للمقصود، والقادح منها غير صادق.

فهاهنا أربعة احتمالات لاشتراك كل من لفظة «إذا» ولفظ «وجد» بين معينيين متغايرين: فالأوّل مشترك بين الشرطية والظرفية، والشاني مشترك بين الوجود العينى والعقلى.

فالمعنى الأوّل أنّ رجود كل منهما إذا حصل، يجب عنه في الوجود نفسه، أي في الخارج أن يحصل الآخر.

والمعنى الثاني أنّ وجود كل منهما إنا حصل، يجب عنه في الوجود أن يكون قد حصل وجود الآخر.

والمعنى الثالث أنّ وجود كل منهما إذا حصل في العقل، يجب عنه أن يحصل الآخر في العقل.

والمعنى الرابع أنَّ وجود كل منهما إذا حصل، يجب عنه في العقل أن يكون قد حصل الآخر في الوجود أو في العقل أ.

۱) ش، ص، دا: کل۔ ۲) ط: بحسبهما،

٣) ط: الموضوع. ٤) ط: + قلط.

فقوله ': «لفظة 'إذا' في هذه المواضع مشتركة مغلطة» أراد به أنّها كذلك، سواء كانت بنفسها أو مع انضمام القرينة.

#### ♦ [ص ١٦٨.س ١] قال: «فنقول: إنّ الأول كاذب غير مسلم فإنّ ...»:

لمّا بيّن اشتراك القضية المذكورة بين هذه المفهومات، شرع في تبيين معانيها ليخوض بعد ذلك في دفع الإشكال من جهتها بإزالة الاشتباه فيها.

واعلم أنّ منشأ كذب القضيتين الأوليين هو من جهة سور الكلية؛ فلو أهملتا أو بدلت لفظة «كل منهما» بلفظة «أحدهما» لم تكونا كاذبتين، بل يكون كل منهما صادقاً في مادة واحدة من العلّة والمعلول بعينه دون صحاحبه. فإنّ أحدهما \_وهو العلّة \_هو الذي إذا حصل، يجب عنه حصول الآخر الذي هو المعلول بعد أن كان ممكناً في ذاته؛ وأمّا المعلول فليس كذلك. فالقضية الأولى صادقة عند الإهمال في حق العلّة، دون المعلول؛ والقضية الثانية صادقة عند ذلك في حق المعلول، دون العلّة، فإنّها ليست بحيث إذا وجدت كان المعلول قد وجد من جهة نفسه أو بعلّة أخرى. وذلك لأنّه لو كان كذلك لكان المعلول مستفنياً عن العلّة فل يجب بها، وقد مرّ أنّه ما لم يجب بسببها لم يوجد.

فكل واحدة من القضيتين كاذبة من جهة شمولها على الطرفين: وكذب الأولى بحسب جانب المعلول، إذ ليس المعلول إذا وجد يجب عنه وجود العلّة، بل الأمر بالعكس. وكذب الثانية بحسب جانب العلّة، إذ ليس إذا حصلت العلّة كان المعلول حاصلاً في نفسه أو بعلّة أخرى، إلّا أن لا يعنى بقولنا: «حصلت» المعنى الذي سبق وهو المرادف لما دلّ على نفس الوجود، بل معنى آخر كالمقارنة

۱) بلینات الشاه م ۱۱، س ۱۱.

والارتباط والاجتماع ونحو ذلك من المعاني الإضافية ؛ فإنّ اتصاف ذات الملّة بوصف العلّية -مثلاً -متأخر عن وجود المعلول، وكذا مقارنتها له واجتماعها معه.

فحيننذ تصدق القضية المذكورة بحسب كل من الجانبين؛ إذ كل منهما إذا القترن بالآخر أو اجتمع معه، كان الآخر موجوداً في نفسه مع قطع النظر عن إضافة الاقتران ونحوه من المعانى الإضافية.

وأمّا كذب القضية الثانية من جانب المعلول كما حكم به الشيخ واستدل عليه ' بالوجهين اللذين ذكرهما، فليس الأمر عندي كذلك. وبيانه يتوقف على مقدمة، وهي أنّ الوجوب كما يكون بالذات وبالغير فكذا يكون بالقياس إلى الغير، ومعنى الأولين معلوم مشهور؛ وأمّا معنى الوجه الثالث، فهو عبارة عن استدعاء الغير لشيء بحسب حاله في نفس الأمر أن لا يكون منفكًا عن ذلك الشيء، فذلك الشيء يجب أن يكون موجوداً بالقياس إلى الغير، وهذا الوجوب مما يوصف به العلّة بالقياس إلى معلولها، والمعلول من حيث كونه معلولا بالقياس إلى علّته، وأحد معلولي علّة واحدة بالقياس إلى معلولها الآخر، وأحد المضافين بالقياس إلى الآخر؛ فوجوب العلّة بالقياس إلى معلولها عبارة عن استدعاء ذلك المعلول بحسب وجوب وجوده ' الحاصل له منها أن يكون هي استدعاء ذلك المعلول بحسب وجوب وجوده ' الحاصل له منها أن يكون هي مما وجب لها الوجود إمّا بنفسه أو بعلّة حتى يكون هم موجوداً.

فإذا تقرر هذا، فيظهر صدق القول الشاني من جانب المعلول؛ فإنّ كل معلول إذا وجد، يقتضي أن تكون علّته مما قد وجب مقيساً إليه. ولو لا هذا الوجوب، لم يمكن الاستدلال من وجود المعلول إلى وجود علّته كما في البرهان

۱) ط: - عليه. ۲) ش: وجود.

اللّمي. ومن هذا القبيل الضرورة الناتية في قولنا: «كل إنسان حيوان» ووجوب وجود الجزء بالنسبة إلى الكل؛ فإنّ الإنسان إذا حصل، يجب عنه في الوجود أن يكون الحيوان قد حصل، والإنسان معلول للحيوان بالاعتبار الذي يكون به الجزؤه؛ ولا يلزم من ذلك أن يكون حصول العلّة كالحيوان من جهة حصول المعلول كالإنسان، ولا أيضاً يلزم منه أن يكون الوجود الحاصل للعلّة قبل المعلول حاصلاً بسبب وجوده كما في الوجهين المذكورين.

ثمّ نحن نعلم أنّ قول القائل: «إذا وجد الإنسان لابدّ منه أن يكون الحيوان موجوداً» قول محصل مطابق للواقع، سواء عقله عاقل أم لا، وكذا ما يجري مجراه. وعلى ما ذكره الشيخ يلزم أن لايكون لمثله معنى محصل.

# ♦ [ص١٦٨، س١٢] قال: دوأمًا القسمان الآخران فالأول منهما ممحيح. فإنه يجوز أن نقول: إذا وجدت العلم السه:

أوّل هذين القسمين ـ وهو القسم الثالث من الاحتمالات التي ذكرت في معنى قول القائل: «إذا وجد كل منهما وجد الآخر» وهو أنّ كلّ واحد من العلّة والمعلول إذا حصل في العقل \_معنى والمعلول إذا حصل في العقل \_معنى صحيح؛ لأنّه إذا تمثلت صورة الملّة في العقل، يجب أن تتمثل فيه صورة المعلول كما في البرهان اللمّي، لأنّ العلم بالعلّة يوجب العلم بالمعلول؛ وكذا إذا تمثلت صورة المعلول في العلم <sup>7</sup> يلزم أن تتمثل فيه صورة العلّة، للعلم بأنّه <sup>4</sup> لافتقاره وإمكانه يستدعي الحاجة إلى العلّة كما في البرهان الإنّي؛ فصدق أنّ كلّاً منهما

٢) مط: العقل.

۱) ش: ـ په. ۲) دادمتها.

٤) دا، ط: لأنَّ المعلول (بجاي «للعلم بأنَّه»).

إذا حصل في العقل يجب عنه حصول الآخر. وذلك لا ينافي كون أحدهما بخصوصه علّة للآخر في الخارج. على أنّ نحو الحصول العقلي لكل منهما بسبب الآخر مختلف فيهما: فإنّ العلم الحاصل بالمعلول من جهة العلّة علم يقيني، والذي بالعكس علم ظني. وذلك لأنّ العلّة يقتضي المعلول بخصوصه، والمعلول لإمكانه وافتقاره يقتضي الحاجة إلى علّة منا لا بالخصوص؛ فالعلم بالعلّة يؤدّي إلى العلم اليقيني بالمعلول بعينه كما برهن عليه، والعلم بالمعلول على القطع لا يؤدّي إلى العلم اليقيني بالعلّة بخصوصها، بل بعلّة منا. فإذن، التلازم بين العلّة والمعلول في الحصول العقلي إنّما يكون بحسب التمثل التصوري، لا بحسب التمثل التصوري، لا بحسب التصديق اليقيني.

وأمّا ثاني هذين القسمين -الذي هو رابع الاحتمالات وهو أنّ وجود كل منهما إذا حصل يجب عنه في العقل أن يكون قد حصل الآخر في الوجود أو حصل في العقل -، فأحد شقّيه وهو الذي من جانب المعلول صادق بلا ريب؛ لأنّه إذا وجد المعلول الخارجي وحصلت في العقل صورته، شهد العقل بأنّ العلّة قد حصل وجودها أوّلا في الخارج أو في العقل مفروغاً عنه حتى حصل المعلول في الخارج.

وربما كان حصول العلّة في العقل بعد وجود المعلول في نفسه بعدية لا بالزمان فقط، بل به وبالطبع؛ إذ كثيراً مّا يقع صورة المعلول في العقل بعد وجوده الخارجي في الزمان، وبواسطتها يحصل صورة العلّة في العقل فيشهد العقل بأنّ وجودها قد حصل أوّلاً؛ هذا باعتبار ملاحظة حال الواقع، عقلاً كان أو خارجاً، وإنّما وقع هذا الترديد في كلامه لأنّ وجود الشيء في نفسه قد يكون في

۱) دا: +اليقيني.

العقل وقد يكون في العين \؛ وأمّا بحسب نفس التمثل ّ العقلي والحصول العلمي، فكل منهما علّة للآخر، لأنّه إذا حصل في الذهن حصل الآخر.

وأمّا الشق الثاني وهو الذي من جانب العلّة، فلا يلزم أن يكون صادقاً كما عرفت، أي في القسم الثاني من الأقسام الأربعة من عدم صدقه في جانب العلّة وجود أحد قسميه.

وإنّما قال هناك: «لا يصدق» وهاهنا «لا يلزم أن يصدق» لأنّ القول هناك باعتبار الواقع وهاهنا بحسب شهادة العقل. ويحتمل في بعض المواضع أن يشهد العقل من جهة حصول صورة العلّية فيه واطلاعه على العلاقة اللزومية بينها وبين معلولها بأنّ المعلول قد حصل سابقاً على هذا الوجود العلمي للعلّة؛ ولكن لمّا لم يجب هذا في جميع المواضع فلم يلزم صدق القسم الآخر، ولأجل هذه الدقيقة لم يحكم أيضاً بكذب القسم الرابع من جهة الكلّية الشاملة للطرفين كما حكم بكذب القسمين الأولين.

#### ♦ [ص ١٦٩، س٣] قال: «وكذلك في جانب الرفع فإنَّه إذا رفعنا...»:

اعلم أنّه كما أنّ وجود العلّة متقدم على وجود المعلول، كذا رفعها متقدم على رفعه ذلك التقدم؛ فأحكام التقدم والتأخر في الجانبين سواء. فكذا الشبهة وجوابها مطردان في الوجود والعدم، وحيث كان كلام القائل المعترض مشتملاً على إيقاع الشبهة من الجهتين " فكان على الشيخ دفعها بحسبهما جميعاً. فالذي ذكره إلى هاهنا كان دفعاً للشبهة في جانب الوجود، والذي يذكره الآن دفع

١) مط: +هذا باعتبار ملاحظة الراقع. ٢) ط: التعثيل.

٣) ط: الطرفين.

للشبهة في طرف الرفع.

والشبهة فيه قول القائل: إذا رفع كل منهما رفع الآخر، فليس أحد الرفعين علّة والآخر معلولاً: إذ ليس أحدهما أولى بأن يكون علّة في نفس الأمر دون الآخر.

والجواب: إنّ هذا الكلام مجمل يحتمل أقساماً أربعة مثل ما سبق في جانب الوجود، لاشتراك لفظة «إذا» بين الشرطية والظرفية، ومعنى «رفع» بين رفع الوجود العيني ورفع الوجود العلمي؛ فنقول: بعض هذه الأقسام كاذب وبعضها غير قادح كما مرّ، حذو النعل بالنعل. والتحقيق فيهما أنّ وجود العلّة وعدمه، لا العكس؛ ولكن إذا علم وجود المعلول أو عدمه، دلّ ذلك على أنّ العلّة قد وجدت حتى وجد المعلول أو عدمت حتى عدم المعلول. وذلك لأنّ تحقق العلّة من ضرورات تحقق المعلول وارتفاعه من ضرورات المعلول وإن لم يكن ضرورات ارتفاعه، وقد علمت أنّ للعلّة وجوباً بالقياس إلى المعلول وإن لم يكن لها وجوب به. فإذا فرضنا للمعلول تحققاً وارتفاعاً فقد فرضنا ما لابدّ من فرضه، وهو فرض العلّة وجوداً أو عدماً حتى أمكن له أحدهما. وهذا الإمكان الوقوعي ليس العراد به الإمكان الذاتي الذي هو من لوازم الماهية، بل الإمكان الوقوعي ليس العراد به الإمكان الذاتي الذي هو من لوازم الماهية، بل الإمكان الوقوعي الماصل للشيء من جهة العلّة. والعراد به العام، فلا ينافي الوجوب بالغير.

وقوله ': «بالقوة» المراد به «على الإجمال». وإطلاقها على هذا المعنى شائع في كلامهم كما يقال: العقل البسيط للبارئ سبحانه علم بالأشياء بالقوة، يعني على الإجمال.

والحاصل: إنَّ إثبات العلَّة المقتضية ورفعها سبب لإثبات المعلول ورفعه؛

۱) کلینات فلیقاد می ۱۱۹، س. ۲.

وأمّا إثبات المعلول ورفعه فليس بسبب لإثبات العلّة ورفعها، بل علامة كاشفة لهما ودليل دال عليهما من وذلك لأجل الوجوب الذي للعلّة بالقياس إلى المعلول. فوجود العلّة من ضرورات عدمه؛ كما أنّ وجود العلّة من ضرورات عدمه؛ كما أنّ وجود الجزء من ضرورات مودد الكل وإن لم يكن وجوده بسبب الكل، بل الأمر قد يكون بالعكس. ولذلك يكون وجود الكل دليلاً على وجود الجزء، لا علّة له.

### ♦ [ص ١٦٩. س ٩] قال: «فتقول في حل الشبهة ...»:

الغرض هاهنا تحقيق المقام على وجه تنحل به الشبهة وإن وقع دفعها أ بما مرّ من الكلام حكما علمت. وذلك بأن يبين عدم المنافاة بين المعية في الوجود للعلّة والمعلول وبين تقدمها عليه، فهما مختلفان لا من جهة المعية؛ بل من جهة أنّ وجوب وجود أحدهما بالآخر، وليس وجوب وجود الآخر به، فإنّك تقول: الشعاع من الشمس لا الشمس من الشعاع، مع أنّهما معاً في الزمان. وكذا في جانب العدم، فعدماهما معاً في الزمان أو نحوه، ووجوب عدم أحدهما بالآخر لا العكس؛ فالاختلاف بينهما من جهة، والاتفاق من جهة أخرى.

لكن بقي هاهنا إشكال، وهو أن القوم ذكروا في معنى «الحدوث الذاتي» وجهين:

[الوجه] الأوّل: إنّ كل ممكن فإنّه لذاته يستحق العدم، ومن غيره يستحق الوجود؛ وما بالذات أقدم ممّا بالغير، فالعدم في حقه أقدم من الوجود تـقدماً

۱) مطاطئها: ۲) مطاطئها:

٣) دا: شيروريات (درهر مه موضع). ٤) ط: رفعها.

بالذات، فيكون محدثاً.

فيرد عليه أنّه لايجوز أن يقال: الممكن يستحق العدم من ذاته؛ فإنّه لو استحق العدم لذاته لكان ممتنع الوجود، لا مفكن الوجود؛ بل الممكن ما لا يصدق عليه من حيث هو أنّه موجود ولا أنّه ليس بموجود؛ والفرق بين الاعتبارين ثابت. بل كما أنّه يستحق الوجود من علته فإنّه يستحق العدم أيضاً من عدم علته؛ وإذا كان كذلك ولم يكن لا الوجود ولا العدم من مقتضيات الماهية أ، فلم يكن لعدمه تقدم ذاتى على وجوده.

و الوجه الثاني: إنّ كل ممكن الوجود فإنّ ماهيته مغايرة لوجوده، وكل ما كان كذلك امتنع أن يكون وجوده من ماهيته، وإلّا لكانت الماهية موجودة قبل كونها موجودة: فإذن، لابدّ أن يكون وجوده مستفاداً من غيره. وكل ما وجوده مستفاد من غيره كان وجوده مسبوقاً لا بغيره بالذات، وكل ما كان كذلك كان محدثاً بالذات. وبهذا يعلم أنّ القديم بالذات لا ماهية له، كما سيجيء ذكره في الفصل الرابع من المقالة الثامنة.

ويرد عليه أيضاً أنّ الممكن كما أنّ وجوده مستفاد من الغير، فكذلك عدمه أيضاً مستفاد من الغير. فكما لايلزم من كون عدمه من الغير أن يكون وجوده في مرتبة الغير سابقاً على عدمه، فكذلك لايلزم من كون وجوده من الفير أن يكون عدمه سابقاً على وجوده.

وأيضاً مبدأ وجود الشيء ومنبعه كيف يكون فاقداً لذلك الوجود وعادماً إيّاه؟

٢) ط: ـ من غيره وكل ما وجوده.. مسبوقاً.

١) دا: - ولم يكن لا الوجود... الماهية.

٣) دا: \_ ومنبعه.

وبالجملة، لابدّ في معنى الحدوث والتأخر والبعدية أن يكون المتأخر والحادث مسبوقاً بعدم زماني أو ذاتي، ولا يكفي كون الوجود غير حاصل في تلك المرتبة أو في ذلك الزمان: وإلّا لكان كل ما ليس وجوده في مرتبة وجود الآخر أو في زمانه متأخراً عنه بالذات أو بالزمان وإن كانا متكافئين أو مَعَين.

قال المحقق الطوسي في شرح الإنشارات عند قول الشيخ هناك: «كل موجود عن غيره يستحق العدم لو انفرد، أو لايكون له وجود لو انفرد» بهذه العبارة:

إنّ الماهية المجردة عن الاعتبارات لا ثبوت لها في الخارج، فهي وإن كانت باعتبار العقل لاتخلو من أن تعتبر إلّا مع وجود الغير أو مع عدمه، أو لا تعتبر مع أحدهما أ؛ لكن اإذا قيست إلى الخارج لم يكن بين القسمين الأخيرين فرق، لأنّها إن لم تكن مع وجود الغير لم تكن أصلاً. فإذن، انفرادها هو لا كونها أ؛ وهذا معنى استحقاقها ألعدم.

وأمّا باعتبار العقل، فانفرادها يقتضي تجريدها عن الوجود والعدم معاً. ولفظة «لايكون لها وجود» في قول الشيخ ليست بمعنى العدول حتى يكون معناه أنّه ثبت أن لايكون لها الوجود؛ بل هي بمعنى السلب، فإنّ الفعل لا يعطف على الاسم. (انتهت

١) شرح الإنفارات ج ٣، ص ١١١ (در شرح تنبيه مفتم از «النمط الخامس ـ في الصنع والإبداع»: الشيء قد يكون بعد
 الشير).

٤) شرح الإشارات: لكنّها.

٣) ش: إحداهما.

٦) شرح الإشارات دا: استحقاق.

ه) شرح الإنشارات: + في الخارج.

٧) شرح الإشارات، ط: يثبت.

عبارته.)

وقيه موضع نظر، إذ كما أنّ للماهية الممكنة الموجودة في الخارج اعتبارين عقليين بحسب الخارج: اعتبار وجودها واعتبار نفسها من حيث هي هي، فإنّ الموجود هناك اثنان وإن كان الوجود واحداً كما هو المقرر عندهم من كون الكلّي الطبيعي وهو الماهية من حيث هي موجوداً في الخارج بنفس الوجود؛ فكذلك الماهية المعدومة معدومة مرتفعة عن الواقع بنفس ارتفاع الوجود أ، فالمعدوم الممكن أيضاً له اعتباران عقليان بحسب الخارج وإن كانا على سبيل التطفل: اعتبار رفع الوجود واعتبار رفع الماهية برفعه؛ فالمعدوم هناك اثنان وإن كان العدم واحداً على وزان طرف الوجود. ولهذا قيل: «كل ممكن زوج تركيبي مطلقاً من غير تخصّص "بحالة الوجود».

فقد علم أنّ تجرّد الممكن عن سبب الوجود وعن سبب العدم كليهما محال، ومع كل من السببين له مرتّبة خالية عنهما. فكما ليس لها حال الوجود وجود بعد العدم بعدية ذاتية، فكذا ليس لها حال العدم عدم بعد الوجود بعدية ذاتية؛ فلم يتمّ معنى الحدوث، إذ تمامه بوجود لاحق وعدم سابق إذا كان صفة للوجود، أو بعدم لاحق ووجود سابق إذا كان الحدوث صفة للعدم.

#### [بحث الخلط والتعرية] ٢

والتحقيق في هذا المقام يتوقّف على الرجوع إلى ما حقّقناه في كيفية اتصاف الماهية بالوجود على طريقة الجمهور القائلين بكون الوجود صفة عارضة:

۱) دا: الموجود، ۲) ط: تخصيص.

۲) عنوان بر هامش وطه.

فإنّهم قد تحيّروا في كيفية ذلك حتى استثنى بعضهم من القـاعدة الكلّية القائلة بالفرعية الاتصافَ بالوجود.

وانتقل بعضهم من تلك القاعدة إلى قاعدة الاستلزام دون الفرعية.

وبعضهم أنكر أنّ للوجود اعتباراً، سواء كان في الخارج أو في الذهن؛ وإنّما موجودية الشيء عنده عبارة عن اتحاده بمفهوم الموجود اكما في سائر المشتقات أيضاً عنده، سواء كانت لها مبادئ أم لا. فالأبيضية عبارة عن اتحاد الشيء بمفهوم الأبيض، وهو معنى بسيط لا يدخل فيه معنى آخر؛ ولذلك يعبّر عنه بالفارسية بدسفيد» وكذا في نظائره، فإنّ مثل ذلك الإشكال يرد في اتصاف الماهية بالوجود حيث إنّ ثبوته لها متفرع على ثبوتها، فيلزم أن تكون الماهية قبل وجودها موجودة.

وبالجملة، مناط تقدّم الشيء على شيء -أيّ تقدّم كان في أيّة صفة كانت ـ أن يكون للمتقدم وجود قبل المتأخر، وللمتأخر عدم في مرتبة المتقدم. فالتقدم الزماني عبارة عن كون المتقدم حاصلاً في زمان لم يحصل فيه المتأخر؛ فهكذا في التقدم الذاتي. فإذا كان للماهية تقدم على الوجود، فلابد أن تكون للماهية مرتبة من الكون والوجود لم يكن الوجود كائناً في تلك المرتبة. على أنّ كل اعتبار أو حيثية -سواء كان وجودياً أو عدمياً -إذا اعتبر مع الماهية في أيّ مرتبة كانت، يلزم من اعتبارها ضرب من الوجود؛ فكيف يقال: إنّها متقدمة على الوجود -سيّما المطلق -حتى يلزم الحدوث الذاتي لوجودها أو عدمها؟!

وأمّا التحقيق المرجوع إليه الذي ينحل به الإشكال في كلا المقامين وهو أنّ الماهية وإن كانت غير معرّاة في الواقع عن الوجود وعلّته وعن العدم وعلّته،

١) ط: الرجود.

لكن للعقل أن يلاحظها في ذاتها مجردة عن كافة الوجودات والعدمات، فيصفها بشيء منهما. وهذه الملاحظة ليست بمجرد تعقل العقل واختراعه لتكون كاذبة، بل لكون كل ما هو غير الماهية حمن الصفات -إذا اعتبرت معها كانت خارجة عنها زائدة عليها عارضة لها؛ فلها في حد نفسها ومن حيث اعتبار ذاتها بذاتها تجرّد عن ما عداها، لكن هذا التجرّد أيضاً نحو من أنحاء وجود الشيء لا بتعقل العقل؛ فلها باعتبار هذه الملاحظة الذي هو خلوها عن كل الوجودات ضرب من الوجود، كما أنّ تعرّي الهيولي عن جميع أنحاء الفعلية بحسب جوهر ذاتها خرب من الفعلية؛ فكونها بالقوة في ذاتها الذي يوجب تقدّمها على كل هيئة وصورة ومقابلاتهما تقدّم العلّم القابلة على المقبول مع أنّ القابل بما هو قابل يجب أن تكون ذاته موجودة قبل المقبول فهل يصبح ذلك إلّا بأن يقال: إنّ قوة الوجودات فيها ضرب من الوجود والفعلية لأنّها جوهر ضعيفة الوجود في عابة؟ فكذا حال الماهية بالقياس إلى مطلق الوجود، فإنّ الكلّي الطبيعي نحو وجودها بالذات التي ينسب إليه في ذاته ليس أقوى ممّا أثبتناه؛ فاعلم ذلك، فإنّه مسلك دقيق عجيب!

♦ [ص ١٦٩.س ١٤] قال: «ومفا يشكل هاهنا أمر القوة والفعل وأنّ أيّهما أقدم وأيّهما أشدَ تسأخراً، فإنّ معرفة ذلك من المهمات ...»:

اعلم أنَّ البحث عن أحوال القوة والفعل وأنَّ أيَّهما أقدم في الشحقيق، من

۲) ش: فعدم.

١) ط: مقابلاتها.

٣) الشفاد أنّه.

المباحث المهمة في العلم الأعلى المناسبة للفلسفة الأولى لوجوه:

الأوّل: إنّ القوة ضرب من العدم، والفعل ضرب من الوجود؛ والبحث عن أحوال الوجود والعدم لايقم إلّا هاهنا.

الثاني: إنَّ القوة كالمادة، والفعل كالصورة؛ فالبحث عنها كالبحث عن المادة والصورة ممّا يجب الاعتناء به والاهتمام له.

الثالث: إنّ القوة تشابه الإمكان الذاتي الذي هو من أحوال الماهية من حيث ذاتها، لأنّ مرجعها الإمكان الاستعدادي الذي هو حال المادة الموجودة، والفعلية تشابه الوجوب؛ فيليق البحث عنهما في هذا العلم.

الرابع: إنّ معرفة أنّ أيّهما أقدم من الآخر وتحقيق ذلك شديد المناسبة لمباحث التقدم والتأخر، إذ بمعرفتهما لل يظهر بعض أقسام التقدم والتأخر، إذ بمعرفتهما لليظهر بعض أقسام التقدم والتأخر زيادة ظهور وانكشاف، إذ لكل منهما نوع تقدم على الآخر؟: فإنّ للقوة تقدماً على الفعل في الزمانيات بالزمان وبالطبع، والفعل تقدماً عليها مطلقاً بالشرف والكمال وبالذات والحقيقة حكما ستعرف الكيفية في جميع ذلك.

. . .

١) ط: بمعرفتها. ٢) مط: الأخرى.

# فميل [الفحيل الثاني]

# [في القوّة والفعل والقدرة وإثبات المادة لكل متكوّن]

يريد أن يذكر في هذا الفصل أولاً معاني لفظ «القوة» من الأمور التي يطلق عليها هذه اللفظة بالاشتراك أو الحقيقة والمجاز، والانتقالات الواقعة من بعضها إلى بعض في إطلاقها.

ثم يبيّن أنّ القدرة - التي هي ضرب من القوة بأحد المعاني - ليس من شرطها أن لاتكون إلّا فيما من شأنه أن يفعل تارة ولا يفعل أخرى؛ بل الذي بمشيته يفعل دائماً ولكن لا يتفيّر آ مشيته وفعله وإرادته حَريّ بأن يسمّى «قادراً» إذا كانت إرادته سبباً لفعله، سواء كانت عين ذاته أو زائداً عليه. بل هو أحرى وأليق بأن يسمّى «قادراً مختاراً» من الذي يختار لا لذاته، بل لداع خارجي حكما هو مذهب بعض المتكلّمين - أو لا لداع أصلاً بل على وجه الجزاف - كما رآه آخرون أعني الأشاعرة - ؛ وذلك لأنّ اختيار وجود الفعل ممن لم يتغير اختياره

١) الشفاء: + والمحز. ٢) ش: .. لايتغيّر.

على وجه يطرد العدم بالكلِّية لا في وقت خاص بعد وقت.

ثم يبيّن أنّ القوى التي هي مبادئ الحركات والأفعال منها ما هي تامة الفعل، ومنها ما هي غيرها. فالقوى الفعلية إذا كانت مقرونة بالتغيل كما هو أفي الحيوان، وبالنطق كما في الإنسان، كانت غير تامة القدرة، فتحتاج إلى انضمام داع أو صارف خارجيين حتى تتم في فعلها؛ ولهذا يتعلق بكلا الطرفين فيصدر عن قوة واحدة الحركة والسكون، ويدرك بقوة وأحدة الإنسان واللإإنسان، ويترهّم بوهم واحد اللذة والألم، ويقع من مبدأ واحد الشهوة والغضب. وكذلك القوى التي هي مبادئ الانفعالات قد تكون تامة وقد تكون ناقصة، وقد تكون قريبة وقد تكون المقوى بها عليه أكثر. وأبعد القوى الانفعالية هي الهيولي الأولى، ولذلك يقوي على أشياء لا نهاية لها؛ كما أنّ البارئ تعالى يفعل أشياء لا متاهية.

ثمّ يذكر أنّ من القوى الفعلية أو الانفعالية ما يحصل بالطبع، ومنها ما يحصل بالاتفاق؛ ما يحصل بالاتفاق؛ ومنها ما يحصل بالاتفاق؛ ومنكر الفرق بين هذه الأصناف.

ثمّ يبطل مذهب من يرى من المتكلّمين ـ وفقاً <sup>٤</sup> لطائفة مـن الأقدمين ـ أنّ القوة لاتكون إلّا مع الفعل، ويسفّه <sup>6</sup> رأيهم ويبرهن على فساد قولهم.

ثمّ يبيّن <sup>7</sup>أنّ القوة على الشيء -أي إمكان وجوده بعدما لم يكن ـ لايمكن أن يكون جوهراً قائماً بذاته، بل يجب أن يكون قائماً بموضوع له تعلق مّا بذلك

|                   | • |              |
|-------------------|---|--------------|
| ٢) ط:كلماكان أنقم |   | ۱) دا: ــهو. |

٣) ط: الأشياء. ٤) ط: وفاقاً.

ه) ما: زیخت

الموضوع بوجه من الوجوه، أعمّ مـن تـعلق العـرض بـموضوعه أو الصــورة بمادتها أو المركب بجزئه أو النفس ببدنه؛ ويفصّل القول في ذلك.

ثمّ يرجع ويقول قولاً مجملاً: إنّ كل حادث بعدما لم يكن لابدّ أن تسبقه مادة: وييرهن عليه.

ثمّ ينعطف إلى إبطال مذهب من يرى أنّ القوة على الإطلاق متقدمة على الفعل - كما ذهبت إليه طائفة من عامة القدماء - وما يلزم ذلك من جعل المبدأ الأول شيئاً ناقصاً خسيساً، كالظلمة أو الهاوية أو شيء لايتناهي.

## ♦ [ص ١٧٠ س ٤] قال: وإن لفظ القوّة وما يوادفها قد وضعت أول شسىء للسمعني المسوجود ...»:

#### [في معاني القوة ]

إنّ مفهوم لفظ «القوة» يقال بالاشتراك الاسمي على أمور كثيرة ويقع فيها نُقولٌ \ كثيرة؛ ولكنّها وضعت -أوّل ما وضعت - للمعنى الموجود في الحيوان الذي به يمكنه أن يكون مصدراً لأفعال شاقة من باب الحركات والتحريكات ليست بأكثرية الوجود عن نوعه، سواء كانت بحسب الكمية أو بحسب الكيفية \.
ويسمى ضد هذا المعنى «الضعف».

وكأنّه زيادة وشدة في المعنى الذي هو «القدرة» التي هي إحدى الكيفيات النفسانية والملكات الحيوانية المفسرة بـ«كون الحيوان إذا شاء فعل وإذا لم يشأ لم يفعل»؛ وضدها «العجز».

بل نقول: إنَّ للقوة بالمعنى الأوَّل مبدأ ولازماً: أمَّا المبدأ فهو القدرة التي

۱) مط:مالول /ط:بالول.

للحيوان، وأمّا اللازم فهو أن لاينفعل الشيء بسهولة '. فجعلت «القوة» للمعنى الذي لاينفعل لأجله وبسببه الشيء بسهولة، فإنّ لمزاول الحركات الكثيرة ومباشر الأفعال الشاقة أن يطرأ له انفعال ويلحقه ضعف ووهن، فصار انفعاله والألم العارض له منها مما يصدّه عن إتمام فعله: فلاجرم صار اللّا انفعال دليلاً على الشدة، والانفعال الظاهر المحسوس دليلاً على الضعف.

وإذا ثبت ذلك فنقول: إنّ الجمهور نقلوا اسم «القوة» إلى ذلك المبدأ فسمّوا القدرة «قوة»، وإلى ذلك اللازم فسمّوا اللّاانفعال «قوة».

ثمّ نقول: إنّ القوة بهذا المعنى لها وصف عنام كالجنس لها، ولها لازم أيضاً. أمّا الذي كالجنس فكونها صفة مؤثرة في الفير؛ وأمّا اللازم فهو الإمكان، لأنّ القادر لمّنا صبح منه أن يفعل وصبح منه أن لايفعل كان صدور الفعل كلاصدوره عنه في محل الإمكان، فكان الإمكان الوقوعي لازماً لوجوده.

وإذا ثبت ذلك، فاعلم أنّ الفلاسفة نقلوا اسم القوة تارة إلى ذلك الجنس فأطلقوا لفظة «القوة» على كل صفة أو حال في شيء مؤثرة في الغير من حيث هو غير، سواء كانت جوهراً أو عرضاً وكانت معها إرادة أو لم تكن: حتى إنّهم سمّوا المرارة «قوة» من حيث إنّ لها تأثيراً في غيرها. وكذا الطبيعة الجوهرية إذا حركت ذاتها بالحركات الطبيعية، أو غيرها بالحركات القسرية، أو النفس إذا عالجت نفسها في الأمراض النفسانية، أو شخصها أو غير شخصها في عالجت نفسه في آخر من الأمراض البدنية، يسمى كلّها «قوة» لأنّ كلاً منها مبدأ التغير منه في آخر من حيث هو آخر؛ حتى إذا كان مبدأ للتغيّر منه في نفسه حكما في بعض هذه الأمراث الأمثلة على نفسه شيء واحد بالذات، بل لأنّه ونفسه شيئان

١) ط: +يقول. ٢) ط: هي.

مختلفان بوجه من الوجوه المكثرة للذات من اختلاف الحيثيّات التقييدية، ولا يكفي هاهنا اختلاف الحيثيات التعليلية. فالنفس مثلاً إذا صارت مبدأ لمعالجة نفسها فهي بما لها ملكة العلاج -أعني الصورة العلمية الراسخة -معالجة، وبما لها قوة القبول والانفعال مستعجلة ' ؛ فليست من حيث هي أمر قابل للعلاج مبدأ له، بل من حيث هي غيره. فكأنّ هنا "شيئين مفترقين في جزأين لها: شيء له قوة أن ينفعل؛ وكذلك للمتحرك بطبعه شيئان: صورة. ومادة، فهو المحرك بصورته والمتحرك بمادته.

وتارة نقلوا اسمها إلى ذلك اللازم وهو «الإمكان»، فيقولون للثوب الأبيض: إنّه بالقوة أسود، أي يمكن أن يصير أسود. وذلك لأنّهم أي الفلاسفة حيث وجدوا الشيء الذي له القوة بالمعنى المشهور الأعم سواء كانت قدرة أو شدة في قوة أو عرضاً أو طبيعة أو صورة أو نفساً نباتية أو حيوانية أو نفسانية، فاعلة لشيء أو منفعلة عن شيء ليس من شرطها أن يكون بالفعل مبدأ فعل وانفعال، بل لها من حيث هي قوة على الإطلاق إمكان أن تفعل وأن لاتنفعل إن كانت قوة على الانفعل الانفعال؛ نقلوا اسم القوة إلى الإمكان، فسموا الشيء الذي وجوده في حد الإمكان بحسب الواقع «موجوداً بالقوة» وهو المعدوم المترقب وجوده.

وهذا «الإمكان» ليس صفة له، لأنّه غير موجود بعد، بل لمتعلقه؛ فسمّوا إمكان قبول القابل وانفعاله «قوة انفعالية»، وسمّوا حصول ذلك " المترقب

۱) دا: - مستفجلة. ٢) ط: هاهنا.

٧) دا: للمحرك. ٤) ش: \_ أو حيوانية.

ە) ك: ــ ذلك.

وجوده «فعلاً» وإن لم يكن فعلاً مقابلاً للانفعال، بل الأعـم مـنهما القـابل للـقوة بمعنى الإمكان مثل تحرّك وتشكّل وتسوّد وانقطاع وانكسار.

ونسبة الفعل يهذا المعنى إلى القوة بهذا المعنى نسبة التمام إلى الذقص: فإنّه لمّا كان الموضوع الأوّل لاسم القوّة فعلاً بالحقيقة، فهاهنا لمّا سمّوا الإمكان بـ «القوة» سمّوا الأمر الذي يتعلق به الإمكان وهو المصول والوجود بـ «الفعل». لأنّ قياس ذلك الذي سمّوه أوّلاً «فعلاً» إلى ما يسمّونه الآن «قوة» كقياس المسمى الآن «فعلاً» إلى المسمى قديماً «قوّة»؛ فبهذه النسبة سموا الحصول «فعلاً»، سواء كان فعلاً أو انفعالاً أو غيرهما.

فهذا الإمكان هو القوة الاستعدادية و لايكون إلّا لما فيه نقصان في القابلية أو الفاعلية؛ فالفاعل قد يكون ناقص الفاعلية يحتاج في فاعليته إلى ملكة أو عادة أو آلة، كما أنّ القابل قد يكون ناقعماً في القابلية بعيد الاستعداد للمقبول مفتقر إلى لواحق يصير بها قابلاً بالفعل".

#### [في بيان الفرق بين الإمكان الذاتي والاستعدادي] أ

واعلم أنَّ هذا الإمكان يشارك الإمكان الذاتي الحاصل في المبدّع والكائن والمقارق والمادّي في أن كلاً منهما عبارة عن لا ضرورة الوجود والعدم، وتفارقه في أنَّ ذلك بحسب الماهية المأخوذة وينفسها من حيث هي هي ومنشأه نفس تلك الماهية؛ وهذا حال الشيء الموجود الشخصي بحسب كيفيته الاستعدادية التي بها يتفاوت قربه وبعده إلى حصول كماله الوجودي.

۱) ط:سمعرا. ۲) ط:+هی،

٣) من: + وريما. ٤) عنوان از هامش دداه ظل شده است.

ه) ط:منها. ۲) ص:منشاه.

فللإمكان بهذا المعنى حظ من الوجود كأعدام بعض الملكات التي من شأن الموضوع أن يتصف بها.

ولا يلزم أن يكون إطلاق الإمكان على الذاتي والاستعدادي بمجرد الاشتراك حما ظنّ حتى يلزم أن لايتم البرهان الدال على أن كل حادث له مادة حاملة لإمكان وجوده، على ما زعمه صاحب حكمة الإشراق ومتابعوه؛ فإنّ الإمكان المذكور في الترديد الواقع في ذلك البرهان من أنّ الحادث قبل وجوده إما ممكن أو ممتنع أو واجب ليس إلا بالمعنى القسيم للوجوب والإمتناع، لكن بعد التفتيش يلزم أن يكون مصداقه ومطابقه أصراً وجودياً لما يلحقه من المخصصات المكانية والزمانية والأحوال الشخصية. هذا.

ومما يناسب إطلاق القوة على هذا المعنى أنّ المهندسين ـ وهم الباحثون عن أحوال الكميات القارة من الخط والسطح والجسم المقداري ـ لمّا وجدوا بعض الخطوط المستقيمة من شأنه أن يكون له مربع مخصوص على مساحة معينة وبعضها ليس من شأنه ذلك المربع، جعلوا ذلك المربع قوة ذلك الخط بمعنى المقوي عليه؛ كأنّه أمر ممكن له بالقوة، سيما عند من اعتقد أنّ حدوث المربع إنّما يكون بحركة أحد أضلاعه على مثل ذلك الضلع.

ثم إنك إذا عرفت القوة بأيّ معنى كانت، عرفت القَويّ بذلك المعنى وعرفت ما يقابله وغيره؛ فغير القويّ إمّا الضميف وإمّا الماجز وإمّا سهل الانفعال وإمّا الضروري وإمّا غير المؤثر وإمّا الخط الذي لايكون ضلعاً لمقدار سطحي مربع مفروض.

فأمًا القوة بمعنى الإمكان، فقد سلف ذكر أحكامه وخواصه فيما مضي. وأمّا القوة بمعنى عسر الانفعال، فهو النوع الثالث من الكيفية وقد مضى بيانه. وأمّا القوّة بمعنى الشدّة، فعندنا كمالية في نفس الوجود على الاطلاق، أو في وجود الكيفية ـكما عند أتباع المشائين.

وأمّا القوة بمعنى الصفة المؤثرة في الغير، فلا ينحصر في مقولة: بل لها أنواع مختلفة من الجواهر والأعراض، وسيتكلم الشيخ في بيان أقسامها.

وأمّا القوة بمعنى القدرة، فالمشهور أنّها من الكيفيات النفسانية المختصة بذوات الأنفس الشاملة لجميع أفراد الحيوان بما هي حيوان بالقياس إلى بعض الأفعال الصادرة منها؛ وهي كذلك إن أريد بها الحالة الإمكانية التي يصبح بحسبها صدور الفعل ولا صدوره بحسب الواقم.

وهي بهذا المعنى لاتوجد في البارئ ـ جلّ ذكره ـ وضرب مـن مـلائكته ` وهم المفارقون عن المادة الجسمية بالكلية.

وهي بالمعنى الذي يصبح إطلاقه عليه وعلى غيره هو كون الفاعل بحيث إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل، سواء شاء فعل<sup>7</sup> أو لم يشأ فلم يقعل، سواء كانت المشية دائمة أم لا وسواء كانت عين ذات الفاعل أو زائدة عليه؛ فيكون مرجعها إلى نحو من الوجود، أعم من أن يكون واجباً أو ممكناً، جوهراً أو عرضاً.

وكل من المعنيين بل الثاني -الذي هو الأعم - نوع إضافي من القوة بمعنى الصنفة المؤثرة في الغير بما هو"؛ والمراد بالصنفة هاهنا الوصف العنواني، سواء كان عيناً لشيء أو جزءاً له أو صنفة زائدة عليه.

. والشيخ بصدد بيان هذا النوع من القوة الذي هو القدرة مطلقاً وتسعقيق

۱) را: الملائكة. ٢) ط: قمل.

۲) دا: +غیر.

معناه. ونحن قبل الشروع في توضيح ما هو بصدده من بيان «القدرة» نتكام في معنى «القوة» بالمعنى الأعم، ثمّ في أقسامها؛ فنقول:

### [في أقسنام القوة ]

«القوة» مبدأ التغيّر من آخر ' في آخر من حيث إنّه آخر؛ وإنّما وجب أن يكون من آخر في آخر لأنّ الشيء الواحد لو فعل في نفسه أثراً لكان ذلك الواحد قابلاً وفاعلاً، وذلك ممتنع.

وأيضاً لا شبهة في أنّ الشيء يمتنع أن يكون مبدأ التغيّر نفسه؛ لأنّه لو كان مبدأ لثبوت صفة في نفسه لدامت تلك الصفة مادام هو موجوداً، ومتى كان كذلك لم يكن متغيّراً في تلك الصفة؛ فعلِمنا أنّ مبدأ تغيّره لابدأن يكون غيره.

وأمّا تقسيمها فهو أن نقول: «القوّة» إمّا أن يصدر عنها فعل واحد أو أفعال مختلفة؛ وكلا القسمين يقعان على قسمين آخرين، فإنّه إمّا أن يكون لها بـذلك الفعل شعور أو لا. فحصل من هذا التقسيم أمور أربعة:

[القسم] الأوّل القوة التي يصدر عنها فعل واحد من غير أن يكون لها به شعور؛ وذلك على قسمين: فإنّها إمّا أن تكون صورة مقومة، وإمّا أن تكون عرضاً. فإن كانت صورة مقومة: فإمّا أن تكون في الأجسام البسيطة فتسمى «طبيعة»، مثل النارية والمائية؛ وإمّا أن تكون في الأجسام المركبة فتسمى «صورة نوعية» لذلك المركب، مثل الطبيعة المبردة التي للأفيون والمسخنة التي في الفرفيون، وإمّا أن يكون عرضاً، فذلك مثل الحرارة والبرودة.

القسم الثاني القوة التي تصدر عنها أفعال مختلفة من غير أن يكون لها . شعور بها: فذلك هو «القوة النباتية».

۱) مل: - من آخر،

القسم الثالث القوة التي يصدر عنها فعل واحد على نسبة أو وحدة مع الشمور بذلك الفعل؛ وذلك هو النفس الفلكية، سواء كانت في الفلك أو في الكوكب. القسم الوابع القوة التي تصدر عنها أضال مختلفة مع الشمور بتلك الأفعال؛ [تلك ] همي القوة النفسانية الموجودة في الحيوانات الأرضية. فهذه ذكر أقسام القوة وحدودها وموضوعاتها.

واعلم أنّ «الصورة النوعية» قد تطلق على طبائع البسائط، كما تطلق «الطبيعة» أيضاً - كالطبائع - على صورة نوعية، وكذا تطلق «الصورة» على النفس أيضاً. والكل صحيح، كل منها باعتبار.

ويظهر مما ذكرنا أنَّ القوة ليست مقولة على ما تحتها قولَ الجنس؛ لأنَّ بعضها ً سور <sup>1</sup> جوهرية وبعضها أعراض من باب الكيف، ولا يمكن أن تكون أقسام الصور الجوهرية والأعراض الكيفية مندرجة تحت جنس واحد. وإنَّما هي من أقسام الموجود بما هو موجود، ولنرجع إلى المتن:

> ♦ [ص ١٧٧، س ١٣] قال: دوقد يشكل من هذه الجملة أمر القوة التي بمعنى القدرة، فبإنّها يظنّ أنها لايكون موجوداً إلّا ...»:

[في بيان معنى قدرة الواجب تعالى وردّ ما زعمه المتكلمون في القدرة] اعلم أنّ جماعة من المتكلمين ومن يحذو حذوهم يريدون أن ينظروا في العقليات نظرهم في السمعيات، وفي الإلهيات نظرهم في الجسميات؛ ولم يتعدّ

١) ش، مط: شيه. ٢ ) هنة نسفهها: قاك.

٣) ش: - بعضها. ٤ ) ط: منورة.

طورهم عن طور الأفهام العامية والمدارك الجمهورية. ثمّ لمّا سمعوا أنّ البارئ 
- جلّ ذكره - عالم قادر مريد، ولم يعلموا من هذه الصفات إلّا ما شاهدوه من 
نقوسهم ونفوس بعض الحيوانات، ولم يعلموا من العلم إلّا صفة عارضة، ومن 
القدرة إلّا كيفية بها يتمكن الحيوان من الفعل والترك، ولا تكفي تلك الصفة في 
صدور أحد الطرفين ما لم ينضم إليها شيء آخر من مرجّع أو داع أو قاسر أو 
قاهر، فهي بالقوة والإمكان أشبه منها بالفعل والحصول؛ فالذي للفعل دائماً ولا 
يتغير فعله لا يسمّونه «قادراً» وإن كانت فاعليته بعلم وشعور؛ كما أنّ الوجود 
الذي لا تغيب ذاته عن ذاته لا يسمونه «عالماً»، إذ العلم عندهم إضافة بين شيئين 
يسمّى بها أحدهما عالماً والآخر معلوماً.

والشيخ أراد أن ينقض مذهبهم -المنبعث إمّا من إدراك المحسوسات أو من مدلولات الألفاظ -من طريقتهم أمّا الأوّل، فإنّهم لما رأوا قدرة الإنسان -الذي هو أكمل الحيوانيات - متحققة بأنّه يريد شيئاً كالحركة فيفعله، شمّ ضده كالسكون فيفعله، أو لا يريد فيتركه؛ ظنّوا أنّ كل قادر كذلك، فمنعوا وجود قادر يفعل دائماً أو يترك دائماً. وهذا القياس باطل، فإنّ مناط القدرة في الإنسان ليس بأن يفعل بعض الأوقات أو دائماً ؛ بل بأنّ له حالة يجوز أن يفعل بها ما يريده، سواء أراد ففعل أو لم يرد فلم يفعل، وسواء أراد دائماً ففعل دائماً أو لا، فمن فعل شيئاً دائماً ما رادة دائمة فكان قادراً علمه لا محالة.

وأمّا الثاني، فإنّهم لمّا وجدوا أنّهم يقولون في تفسير «القادرة»: إنّه إذا شاء ففعل وإن لم يشأ لم يفعل، توهّموا منه أنّه لابد في تحقق هذه القضية أنّ يكون القادر هو الذي يفعل تارة ولا يفعل أخرى.

١) ط: ـ ولا تكفي تلك الصنفة... فالذي.

وهذا أيضاً فاسد، إذ لا دلالة لهذا اللفظ على ما ادَّعوه؛ فإنَّ الذي يفعل دائماً فقط إن كان يفعل من غير أن يشاء ويريد، فصدق أنَّه ليس بقادر، فلا قدرة له ولا قوة بهذا المعنى، وإنّما له قوة بنوم آخر كطيم أو قسر أو تسخير أو غير ذلك وإن كان مبدأ فعله شعور وإرادة سواء كان تخيلياً أو وهمياً أو عقلياً عقلاً زائداً على الذات أو عقلاً هو نفس ذات الفاعل بما هو فاعل، وسواء كان العلم والإرادة دائماً غير متغير دواماً اتفاقياً أو لزومياً مستحيل الانفكاك والتغير؛ فإنَّه في جميع هذه الأقسام قادر يفعل بقدرة وإرادة بالضرورة وتكون القضية يبعني قولنا: «إذا شاء فعل» و «إنّه ' إن ّ لم يشأ لم يفعل» "؛ فإنّ كلتا هاتين القضيتين الداخلتين في تفسير القدرة وتحديدها شرطيتان، والشرطية لايتعلق معدقها وصحتها بأن يكون شطراها صادقين، ولا أيضاً أن يكون أحدهما صادقاً؛ فإنّه يصبح أن يكون كلا الجزأين كاذبين، كقولنا: «لو كان الإنسان طياراً لكان يتحرك في الجوّ» وقولنا: «لو لم يكن الإنسان حيواناً لم يكن درّاكاً» وكقولك: «لو أراد البارئ الظلم لفمل، ولو لم يرد إيجاد العالم لم يفعل»، فالمقدم والتالي جميماً في هذه القضايا الأربع كاذبان؛ ويصبح أيضاً أن يكون المقدم كاذباً والتالي صادقاً مع صحة الشرطية، كما يقال: «لو كان الإنسان طائراً لكان حيواناً».

وليس أيضاً يتوقف صدق القول الشرطي هناك على أستثناء وصدق حملي؛ فإذن، ليس يلزم من صدق قولنا: «إن شاء فعل» أنّه شاء حتى يصح هذه القضية، ولا أيضاً يلزم من صدق قولنا: «إن لم يشأ لم يفعل» أنّه لم يشأ فصحّت بهذه القضية القدرة، وإن خلت عن الاستثناء لعين المقدم فيهما. فكذب المقدم في

۲) ش: ـ إن.

٤) ش: ـ علي.

۱) دا،مط: - إنّه. ۲) ط: +صادقة.

إحداهما لايوجب كذبها '، فليس إذا كذب قولنا: «إنّه لا يشاء» ـكما عند الفلاسفة ـ لزوم كذب قولنا: «وإذا لم يشأ لم يفعل» لما علمت.

فإذن، كان لاينبغي أن يقع التنازع بين الفلاسفة والمتأخرين في إثبات قدرة الله تعالى، لأنهما جميعاً متفقان في تحقق هذا القول الشرطي الواقع في تحديد «القدرة»؛ فكون المقدم في إحدى القضيتين صادقاً متحققاً بل واجب التحقق واجب الصدق والحصول وفي الأخرى كاذباً غير متحقق بل ممتنع التحقق في حقه تعالى عند الفلاسفة، وعند المتكلمين بالعكس من ذلك صدقاً وكذباً، تنازع في شيء خارج عن حد «القدرة» ومعناها. فذلك نزاع في قدم العالم وحدوثه بناء على أفهام الجمهور وإن كان الثابت عندنا أمراً آخر ستقف عليه، وهو ثبوت الإرادة القديمة الأزلية مع حدوث العالم و تجدد وجوده ودثوره على وجه يوافق قوانين الحكمة وآراء الحكماء الإلهيين وليس هاهنا

وبالجملة، «القدرة» أينما تحصل تتعلق بالمشية، لكن مشية الأول يستحيل أن تكون بالإمكان إذ ليس هناك حيثية <sup>7</sup>إمكانية ولا صفة زائدة ولا دواع مختلفة ولا قسر ولا جزاف اتفاقي؛ بل هناك وجوب فقط بلاإمكان، وفعل صرف بلا قوة، ووجود محض بلا بخل ولا تقتير، فالقدرة هناك تامة كاملة لاتتعلق بأمر خارج من انبعاث داعية أو شوق أو زوال مانع أو حضور معاون

۱) دا: کذبهٔما. ۲) ش: متفقین.

٣) ط: فتكون.

٤) ص، ش: المبدق الحصول /مط: المبدق أو الحميول.

ه) ط: يمتنم. ٦) مط: فالتنازع.

۷) با: جهة.

أو صلوح وقت أو حصول قابل. وهي بخلاف القدرة فينا، فإنّها نفس القوة بمعنى الإمكان؛ فإنّ «القادر» منّا يحتاج في قدرته لتساوي طرفي الفعل والترك إليها -إلى أمر زائد على ذات القادر وقدرته، نتعلق به إرادته الموجبة لقدرته من الدواعي والأسباب المختلفة والأغراض المتلاحقة : وذلك من الآلة كحاجة الكاتب في اختيار كتابته إلى القلم، والنجار في إرادة نجره إلى المنحت، أو القابل كحاجتهما إلى القرطاس والخشب، أو المعاون كحاجة النشار إلى وجود مشارك آخريتم بهما إرادة الفعل الذي هو النشر، أو صلوح الوقت كحاجة متخذ الأديم إلى وقت الصيف، أو وجود مقتض كحاجة مريد الأكل أو الجماع إلى شهوة البطن أو الفرج، أو زوال المانع كحاجة مريد الحركة في الحبس إلى زوال القيد، وما يجري مجرى هذه الدواعي والأسباب. فمن لم يعرف قدرة الله على ذلك التنزيه، فقد وقع في التجسيم والتشبيه تعالى عمّا يقوله المجسمة ذلك التنزيه، فقد وقع في التجسيم والتشبيه تعالى عمّا يقوله المجسمة والمعطلة علة أكدراً.

فإن قلت: فما تقول في «القدرة» إذا فسر بد حكون الفاعل بحيث يصبح منه الفعل ومقابله جميعاً» والبارئ حجل اسمه الايصح منه حصول الطرفين؛ فكيف يجوز إطلاق «القادر» بهذا المعنى عليه تعالى؟

قلنا: هذه الصحة والإمكان بالنظر إلى نفس صعفة «القدرة» لا ينافي الوجوب بالنظر إلى صعفة «الإرادة» و «العلم» الداعيين إلى إيجاد العالم وإن كانت صعفاته تعالى كلّها متحدة في الوجود؛ كما أنّ نسبة الإمكان إلى الوجوب نسبة النقص إلى الكمال ونسبة الشيء إلى تأكّده، فكذلك نسبة بعض الصفات إلى

البعض؛ فمبدئية ` القدرة لصدور الموجودات مبدئية بالإمكان، ومبدئية العلم والإرادة مبدئية بالوجوب، ولا منافاة بينهما. فاعلم ذلك، فإنّه دقيق غامض.

#### [في بيان القوة المقارنة للنطق]

يريد تقسيم القوة الفاعلية -التي هي أعمّ من القدرة -إلى التامة والناقصة، وكذا القوة الانفعالية إليهما؛ ليظهر أنّ «القدرة» فينا وفي كثير من ذوات القدرة ناقصة في الفاعلية والتأثير، بأن يقال: إنّ هذه القوى التي هي في عالمنا هذا مبادئ " للحركات والأفاعيل التي هي أيضاً من باب الصركات والاستحالات، بعضها قوى تقارن النطق والتخيل، وبعضها ليس كذلك. والمراد ب «النطق» الإدراك العلمات بالفكر أو بعضها ليس كذلك. والمدود، والحدوث، وبالتخيل، أيضاً الإدراك الجزئي الباطني الحادث عقيب الإحساس أو الاختزان.

وهذان الإدراكان لايوجدان في المبادئ العالية، إذ الا تفيّر في ذاتها ولا في إدراكها ولا في فعلها؛ فإدراكاتها لاتتعلق بالشيء وضده، وكذا فعلها على سنة واحدة؛ فمبادئ إدراكاتها كمبادئ أفعالها لاتتعلق بالطرفين. وذلك بخلاف قوانا الفعلية والإدراكية: فنحن نعلم بقوة واحدة عقلية الإنسسان واللاإنسسان،

١) ص: فعيدأية. (ملاصدرا در تمام موارد اين جنين ترشته است.)

٢) الشفاء للحركات. ٢) ط: ميايـ

٤) ط: +الأخيران. ٥) دا: و.

وندرك بوهم واحد أمرَ اللذة والألم، ونفعل بقدرة واحدة الصركة والسكون؛ فظهر أنّ قوانا الفعلية وكذا الإدراكية ليست تامة، بل كلّها مبادئ ناقصة ليس شىء منها كالمبادئ العالية.

ولا يبعد أن يكون في الجواهر المفارقة مبدأ الفعل ومبدأ الإدراك كلاهما قوة واحدة، كالواجب جلّ ذكره، حيث إنّ علمه وقدرته شيء واحد، وكذلك معلوماته بما هي معلوماته بعينها مقدراته وبالعكس \_كما سيجيء تحقيقه. وذلك غير متصور في النفوس الحيوانية الأرضية، حيث إنّ مبدأ فعلها غير مبدأ إدراكها، لكن مع ذلك مبدأ عملها مجانس مبدأ إدراكها؛ ولهذا قال: والتي أي قرى الفعلية التي تقارن النطق والتخيل تجانس النطق والتخيل، فإنّ الإرادة والقدرة النطقيين من جنس الإدراك النطقي.

فالتابع للاعتقاد العقلي إرادة عقلية تتم بها قدرة عقلية، يترتب عليها ما يستاسبها مسن الأفعال كفعل الخيرات والعبادات العقلية ووضع الشراشع والنواميس الإلهية وتدبير المملكة والسياسات الدينية '.

والإرادة التخيّلية من جنس التخيّل والاعتقاد "، وهي كالشهوة والغضب التابمين للاعتقاد الوهمي، والذي يترتب عليها من الأفعال ما يـناسبها كـقضاء الشهوات للبطن والفرج وفعل الانتقام والظفر على العدق.

وبالجملة، إذا صدر عن الإنسان أو غيره من الحيوان فعل بالقدرة، فلابدّ هاهنا أوّلاً من تصور ذلك الفعل تصوراً من جنسه، ومن تصديق واعتقاد عقلي أو وهمي، ثمّ ما ينبعث عن أحدهما من إرادة أو شوق حيواني؛ ثمّ مع ذلك لابدّ من زيادة تأكد المرجماع، فإنّ كلاً من الإرادة والشوق الحيواني قـابلان للشـدّة والضـعف.

ولا يكفى في انبعاث القدرة أصل الإرادة المميلة إياها إلى أحد الطرفين ما لم تبلغ حدّ الجزء، ولا الشوق الناقص إليه ما لم يشتد؛ فإذا تمت الإرادة المتعلقة بفعل، لزم صدوره من غير تخلف بالضرورة. وكذا الشوق الحيواني إذا اشتد، وقع الفعل المتعلق به إذا لم يكن مانع من خارج أو داخل؛ فإنَّ الإنسسان كالمرء الصالح ربما يشتد شوقه إلى فعل شهوائي قبيح أ فينصرف عنه ولا يريده لوجود مانع داخلي أو صارف باطني من عقل أو شرع. فعلم من هذا أنّ الإرادة الجازمة لايمكن أن يتخلّف عنه الفعل، بخلاف الشوق الشديد إلّا في غير الإنسان أو فيه بما هو حيوان فقط؟؛ فإنّ الشوق في الحيوان بما هو حيوان رئيس القوى الفعلية، كما أنَّ الوهم رئيس القوى الإدراكية. وأمَّا في الحيوان النطقي بما هـ و حيوان ناطق، فرئيسها بعد العقل العملي الإرادة، وبعدها الشوق المستشعب إلى الشهوة و٤ الغضب، وبعده القدرة المعاشرة للفعل وهو تحريك العضلات. وليس أنَّ كل فعل يفعله الإنسان مما يحتاج فيه إلى توسط شوق حيواني، بل ذلك في أفعاله الشهوية والغضبية. فتأمّل فيما ذكرناه؛ فإنّ بعض المتأخرين المشهورين بالتعميق والتحقيق وقم في الخبط والخاط، فظنَّ أنَّ الإرادة لا تكون إِلَّا تَأْكُد " الشوق نظراً إلى ظاهر قول الحكماء: إنَّ الشوق معدود من مبادئ ا الأفعال الحيوانية. والحق ما حصّلناه من أنّ الارادة والشوق متغايران كالكراهة

١) دا: تأكيد. ٢) ط: فيقيح.

٣) ط: \_ عنه الفعل بخلاف... لقط. 1) دا: \_ و.

ه) ط:بعد.

والنفرة.

إذا علمت هذا، فاعلم أنّ هذه القوى المقارنة للنطق والتخيل إذا خلّيت المنفسها، فهي ناقصة في كرنها مبدأ تغير لشيء في شيء آخر غير تامة إلّا إذا صارت مقرونة: إمّا بإرادة منبعثة عن اعتقاد ورأي عقلي تابع لتصور عقلي لطرفيه إذا كان الاعتقاد بديهيا، أو لفكرة عقلية إذا كان نظريا، أو إرادة منبعثة عن اعتقاد وهمي تابع لتخيل أمر شهواني أو غضبي. فإذا اقترنت بها تلك الإرادة المبارمة المسمّاة ب«الإجماع» لا المعيلة فقط، أو اقترن بها شوق شديد شهوي أو غضبي، ولم يكن هناك إرادة أخرى مخالفة له، فحينتز تصير تامة موجبة لتحريك الأعضاء الأدوية والعضلات والرباطات؛ فكان قبل هذا الاقتران والوجوب، وقد بين سابقاً أنّ العلّة ما لم تصر علّة بالوجوب والإيجاب لم تصر علّة بالفعل، وكذا ما لم يصر المعلول واجباً بها لم يوجد عنها بالفعل.

فمادامت الإرادة وما يجري مجراها ضعيفة أو معارضة مقهورة، لم يوجد الفعل عن الفاعل المختار؛ مثال ذلك أنّا إذا تصوّرنا شيئاً لذيذاً عندنا ووجدنا من نفسنا ميلاً قوياً إليه، فربما لا يعارضه فينا دام إلى الكفّ عنه فنزاوله لا معالة؛ وربما نعمل الروية فنجد أنّ المصلحة في تركه وحينئذ فنجد فينا ميلاً مخالفاً للميل الأوّل داعياً إلى خلافه. وربما غلب علينا هذا الميل الآخر

١) ش: خلَّت. ٢) ط: بطرفيه.

٣) دا: بالعضلات. ٤) دا: بالإمكان.

ه) ط:مفارقة.

۲) در هصری هنفسناه در متن آمده است و هطباعناه در پلای سطر، که نشان مریمداز نظر ملاصعراهر یک از در کلمه درست است. در نسخهٔ همره که بیخهٔ ملاصعرا است در چند مورد چنین عملی انجام شده است / دا: آنفسنا.

فكفننا النفس عنه مع بقاء الميل بحاله من غير تبدل، كالمحتمي المكلف للتوقي عمّا يشتهيه جداً مع بقاء الاشتهاء، وكالزاهد المغلوب للشهوة في اللذات المحرمة؛ وربما غلب الميل الأوّل فيترتب عليه الفعل مع علمه بما يعطيه الرويّة من المصلحة في كف النفس عنه، كالمنهرم الذي يغلبه الحرص فيأكل ما يعلم مضرّته. ويشبه تخالف الميلين في باب القوى المحركة كتخالف الحكم الوهمي والتخيلي في باب القوى المدركة.

وبالجملة، ففينا ميلان متفايران نوعاً، والفعل قد يترتب على كل منهما دون الآخر، سواء وجد الآخر أو لم يوجد أصلاً كالآكل لما لا يشتهيه ولا يتنفر عنه عنه -بأن لايكون لذيذاً ولا بشعاً لما فيه من المصلحة، وكالآكل لما يتنفر عنه من الدواء البشع للمصلحة، فالفعل فيهما يترتب على الميل الأوّل دون الميل المخالف وجد أو لم يوجد -: وكالآكل بشهوته من دون ملاحظة المصلحة أو معها ولكن كانت مغلوبة كما مرّ من مثال المنهوم أ، فالفعل على الميل الحيواني دون الإرادة النفسانية.

ثمّ لا شك أنّ ترتّب الفعل على أحدهما مع تحقق الآخر ` لا يتصور مع تساويهما، بل إنّما يكون للغالب، فأيّهما غلب على الشخص أطاعتُه القوة المحركة؛ فعاداما متساويان ` ، وقع الاحتياج إلى الترجيع بإعمال الرويّة

۱) ص، ش: عم. ۲) ط: کالمتجمی.

٣) دا، ط: المتكلف المترفّى. ٤) ط: الذات،

ه) ط: كالمحموم (و ظاهراً ابن درست است با ابنطال در حصه عمان است كه در منن أمده است).

٦) ش: لم يعلم. ٧) ط: لشهوته.

٨) دا (هامش): المحموم. ٩) ش، ص: - الآخر.

١٠) ط: فإذا تساويا.

وغيرها.

فتحقّق وتبيّن من جميع ما ذكر أنّ هذه القوى والقُدر المقارنة للنطق والخيال ليست في أنفسها ولا بانفرادها تامة التأثير، ولا يجب من وجودها وحضور منفعلها كالبدن ونحوه ووقوعه منها بالنسبة التي إنا فعلت فيه فعلت بها فيه أن يتحقق وجود الأثر منها والحال أنّها هي بعدُ قوة محضة لا قدرة بالفعل. ولو كان شيء من هذه القوى الفعلية بانفراده ممّا يجب عنه الفعل، لكان مادام وجوده فاعلاً لجميع ما له أن يفعله وفاعلاً للمتضادين وما بينهما من المتوسطات؛ والتالي بقسميه باطل، فكذا المقدم. فثبت أنّها إنّما كانت فاعلة بالفعل إذا صنارت كما قلنا من انضمام الإرادة الجازمة أو الشوق الغالب.

 إص ١٧٤، س ١٦] قال: «وأمّبا القـوى للتـي في غير ذوات النطق والتخيل فإنّها إذا لاقت القوة المنفعلة <sup>٢</sup>أن يفعل إذ ليس هـناك إرادة واخــتيار مـنتظر ٣ ...»:

[في القوى الفعالة الغير المقارنة للإدراك الحيواني وأحوالها]

لما ذكر القوى الفعالة المقارنة للإدراك التجددي وأحكامها من أنّها غير تامة الفاعلية ولا واجب الفعل والصدور، وأنّها لايجب من حضورها وحضور منفعلها وحصول النسبة التي بها يفعل حين تفعل حصول الفعل منها أو إلّا لفعلت الأضداد والمتوسطات بينها بالفعل وهو محال -، بل إذا انضمت إليها الإدادة الجازمة وما يجري مجراها، وغير ذلك من الأحكام؛ شرع في القوى

٢) الشفاد + وجب هناك.

١) ط: بانفرادها.

٤) ص، ش: تفعل فيه بينها / مط: تفعل فعل بينها.

٣) الشفاء تنتظر.

الفعالة الغير المقارنة للإدراك الحيواني وأحوالها:

فمن جملة أحوالها أنّه إذا صادفت المادة القابلة والقوة المنفعلة، يجب عندها الفعل؛ إذ ليس هناك حالة منتظرة من إرادة أو شحوق أو قسر: أمّا الأوّل فلأنّ الكلام فيما لا إرادة فيه. وأمّا الثاني فلأنّ المفروض أنّ المادة المهيأة حاضرة، فإن كان هناك أمر منتظر أفيكون طبعاً منتظراً "، فعينئز لم يكن ما فرضناه مبدأ "؛ بل المبدأ بالحقيقة ذلك الطبع المنتظر فقط أو المجموع المركب منه ومن ما حصل أوّلاً، ويكون الثاني على هذا التقدير جزءاً لما هو الفاعل بالحقيقة الذي وجب صدور الفعل عند تحققه، ويكون حينئذ نظير الإرادة الجازمة المنتظرة في أنّ كلاً منهما جزء لما هو المبدأ بالفعل أ، والذي حصل من قبل وهو جزء الآخر جوهر والآخر عرض، وأحدهما تابع للعلم وإدراك "دون الآخر وقابل للشدة والضعف دونه.

## ♦ [ص ١٧٠٠ س ٢] قال: «والقوة الإنفعالية أيضاً التي يجب إذا لاقت الفاعل أن يحدث الإنفعال في هذه الأشياء ...»:

#### [في أحوال القوى الانفعالية]

لمّا ذكر أحوال القوى الفعلية بقسميها، وأنَّ كلاً منهما يكون منه بالقوة ومنه بالفعل، ويكون منه ناقصة بميدة ومنه تامة قريبة، شرع في أحوال القوى

۱) با: ينتظر. ٢) دا: ينتظر.

٣) ط: \_ مبدأ. ٤) ص: الفعل.

ه) ط: الإدراك.

الانفعالية. وهي أيضاً منها تامة ومنها ناقصة؛ والتامة هي التي إذا صدادفتها القوة الفاعلية يحدث فيها الانفعال بالفعل، والناقصة ما لا تكون كذلك وهي التي تحتاج إلى قوة فاعلة أخرى قبل هذا الفاعل حتى تتهيأ بالفعل لحدوث هذا الانفعال؛ فهي في كونها قوة انفعالية تكون بالقوة لا بالفعل، لأنّها بعيدة الانفعال، والأولى قريبة.

فإذن، القوة الانفعائية حكالقوة الفعلية حقد تكون تامة وقد تكون ناقصة، وقد تكون قريبة وقد تكون بعيدة، وقد تكون بالفعل وقد تكون بالقوة. مثال البعيدة الناقصة القوة التي للمني بالقياس إلى قبول الرجلية، ومثال القريبة قوتُها للجنينية وقوة الصبي لأن تصير رجلاً؛ فالمني والجنين والصبي في كل منها قوة أن يصير رجلاً، لكنّ القوة التي في المني تحتاج قبل أن تفعل فيه القوة الفعلية المحركة إلى الرجلية من قوى فعلية متتالية هي محركات للمادة المنوية بعضها إلى الجنينية وبعضها إلى الصبوية؛ والتي في الجنين تحتاج إلى بعض نلك القوى السابقة، وأمّا التي في الصبي المراهق فلا تحتاج إلى فاعل آخر غير فاعل الرجلية. وبالحقيقة هذه القوة هي القوة الانفعائية لأن يصير الشيء رجلاً بالفعل، والتي قبلها هي قوة القوة وإمكان الإمكان؛ فإنّ الإمكان أيضاً قد يكون حاصلاً لشيء بالفعل والوجوب، وقد يكون له بالقوة والإمكان؛ فالمني مثلاً ليس بممكن له بالفعل أن يصير إنساناً بل ذلك يمكن له بالإمكان، وقد لايكون بالفعل ولا بالإمكان كالحجر والشجر والبقر؛ فإنّ كلاً منها فيه امتناع أن يصير إنساناً، لا إمكانه فيه امتناع أن يصير إنساناً، لا إمكانه فيه امتناع أن يصير

واعلم أنّ جهة القرة الانفعالية تخالف جهة القوة الفعلية؛ فإنّ جهة القوة الفعلية هي الوجود والتحصل، وجهة القوة الانفعالية هي العدم والإبهام، لا كل عدم شيء لشيء '، بل' عدم شيء لشيء من شأنه أن يوجد له. فكل ما فيه قوة أمر فلابد فيه "من تركيب من أمرين، يكون بأحدهما بالفعل وبالآخر بالقوة.

وكل مركب ينتهي إلى بسيط. ولاستحالة التسلسل لابد في الوجود من أمر تكون فعليته عين قوته؛ فتكون فيه قوة جميع الأشياء، كما لابدّ في الوجود من أمر بسيط يكون محض الوجود بلا عدم، والفعل بلاقوة. وبذلك يثبت وجود الهيولى الأولى ووجود المبدأ الأول تعالى، وهما في حاشيتي الوجود المطلق:

فالأول فاعل للكل، لكونه في كل شيء بالفعل وله كل شيء، بل هـو كـل الأشياء بالفعل.

والهيولى قابلة للكل، لأنّها في ذاتها فاقدة الكل<sup>1</sup> ولها إمكان الكل؛ فبحسب ما في ما يحصل لها من فعلية صورة تصدّها عن قبول صورة غيرها، وبحسب ما في تلك الصورة من العدم والنقص يصير مبدأ لاستعداد قبول صورة أشرف وأكمل منها. مثلاً إذا تصورت الهيولى بصورة المني فمن جهة كون تلك الصورة أمراً جمادياً بالفعل، تعوقها عن قبول صورة أخرى من الصورة الجمادية وغيرها؛ ومن جهة كونها ناقصة الجمادية غير قوية الوجود، تصير معدة لها لقبول صورة أخرى فوقها؛ وهكذا إلى أن يبلغ في الكمال إلى قبول صورة العقل الفعل. وهذا باب عظيم في الحكمة والمعرفة يحتاج إلى خوض شديد وتعمق تام مع ذهن ثاقب وقريحة لطيفة، والجمهور في غفلة عريضة من دركه.

۲) ص: ـ يل.

۱) ش، ص: ــ عدم شيء لشيء.

٣) ش: ـ فيه. 3) با: للكل.

ه) ط: \_ في. ٢) ش: آخرين.

٧) مط: ـ الصبورة.

والحاصل أنّ الشيء كلّما كان أشدّ وجوداً وأقوى تحصّلاً، كان أكثر فعلاً وأقل انفعالاً؛ وكلّما كان أضعف وجوداً وأنقص تحصلاً، كان أكثر انفعالاً وأقل فعلاً '. فالبارئ سبحانه لمّا كان في غاية كماغل الوجود وشدة الحصول، كان فاعلاً للكل، وكانت قوته وراء ما لايتناهى بما لايتناهى؛ والهيولى الأولى لمّا كانت محض القوة وكانت في ذاتها مبهمة الوجود غاية الإبهام لتعرّيها عن كافة الصور والفعليات، كانت فيه قوة جميع الأشياء. لست أقول: استعدادها، إذ الاستعداد هو القوة القريبة لشيء مخصوص ولا يكون إلّا بسبب صورة خاصة. فلا استعداد للهيولى في ذاتها إلّا لصورة ما على الإطلاق، وإنّما يستعد للشيء حاصل لأجل لحوق صفة خاصة بها؛ فهي في ذاتها محض القرّة لكل شيء، شيء ومعض الاستعداد لشيء ما مطلقاً، ولذلك من شأنها تقبّل آكل شيء، ولهذا يعوق البعض لها عن بعض. وأنت قد علمت فيما سبق من كلام الشيخ أنّ الاستعداد للهيولى فصل جنسها، وهو الجوهرية التي مرجعها إلى مطلق الوجود مع قيد سلبي.

واعتراض شيخ الإشراقين أ-بأنّ الهيولي إذا كانت على هذه السذاجة "من كونها محض الوجود مسلوباً عنه الزوائد كانت مثل واجب الوجود، لأنّه عندهم وجود معض مسلوب عنه الزوائد -ساقط؛ لأنّ الفرق بين القولين كالفرق بين السماء والأرض: فكون الهيولي وجوداً على الإطلاق معناه أنّها لغاية القمسور لاتكون شيئاً مخصوصاً، ولا يحمل عليها شيء إلّا مطلق الوجود العام الشامل

١) مط: - وأقل فعلاً.

۲) ط: کما.

٣) راد أن نقبل. ٤) ر. ك: حكة الإشواق. ص ١١١.

ه) ط: السزاجة.

لجميع الأشياء حتى الأعدام والملكات والقوى والاستعدادات أ، فهي لأجل أنّها قوة محضة يصدق عليها معنى الوجود المطلق؛ فهي بهذا المعنى ليست أزيد من مطلق الوجود "، وإلّا لكانت لاحقة بالعدم المحض. وأمّا الواجب فهو صرف الوجود، بمعنى أنّه وجود متأكّد لا يشوب بأمر عدمي، بل جميع الحيثيات الوجودية مأخوذ منه. ففي ما ذكره خلط بين مفهوم الوجود المطلق وحقيقته الأصلدة.

فإذن، المادة الأولى قوة بعيدة بالنسبة إلى الكمالات الصدورية، فيحتاج إلى اقتران قوى فاعلية متعددة بعضها قبل بعض للتصور بصورة كمالية كالجمادية والنباتية والحيوانية. وكلّما كانت الصورة الكمالية أتم وإلى الغاية الأخيرة التي ليست فوقها غاية أخرى أقرب، كانت القوى الفعّالة في المادة الأولى التي هي قبل القوة الفاعلة لتلك الصورة أكثر؛ وكلّما كانت أبعد من الغاية الأخيرة وأقرب إلى الهيولى، كانت هي أقل؛ وكذا الحكم في المواد الصورية الثانوية، كالمني بالنسبة إلى ما بعدها من الصور في القرب والبعد وفي كثرة السوابق من القوى العمّالة وقلّتها.

واعلم أنّ القوى الفعلية بعضها طبائع جوهرية، وبعضها صنائع وعادات هي أحوال عرضية "صارت ملكة، مثال الأوّل القرى العمّالة في النطفة حتى تبلغ إلى الغاية الأخيرة، وفي الغذاء حتى تصير في آخر الأمر دماً \* ثمّ عصباً ورباطاً وعظماً، ثمّ يكسوه لحماً، ثمّ خلقاً آخر°؛ مثال الثاني ما ذكره الشيخ من القوى

٢) ط: بهذا المعنى الوجود المطلق.

٤) ط: ـ دماً.

١) ط: الاستعدادية.

٣) دا (مامش): عارضة.

ه) اقتباسی است از سورهٔ مؤمنون، آیهٔ ۱۱.

العمّالة في الشجرة حتى تصير مفتاحاً من القوة القالعة والقوة الناشرة والقوة الناشرة والقوة الناحتة، وكالقوى العاملة في البُرّ حتى تصير خبزاً من القوة الطاحنة والعاجنة والمقطّعة والمرفّقة والخابزة.

وهذه القرى الفاعلة لابد أن تكون متخالفة الذوات إن كانت من الضرب الأول، أو متخالفة الصفات إن كانت من الضرب الأول، أو متخالفة الصفات إن كانت من الضرب الثاني. والتي من القبيل الأول هي طائفة من ملائكة الله العمّالة في الأجسام بإذن الله، وهي دون الصلائكة المدبرة للخلائق التي هي دون الملائكة المقربين المستغرقين في شهود جلاله وجماله؛ ولهذا ورد في الخبر أنّه وكل الله بالإنسان فيما يرجع إلى الأكل والفذاء سبعة من الأملاك، وهذا أقل إلى عشرة إلى مائة إلى ما وراء ذلك.

فنقول: لابد من ملك يجذب الغذاء إلى جوار العظم واللحم، لأنّه لايتحرك بنفسه، ومن آخر يمسكه في جوارهما، ومن ثالث يخلع عنه صورة الدم، ومن رابع يكسوه صورة العظم واللحم وغيرهما، ومن خامس يدفع الفضل الزائد من حاجة الغذاء ٢، ومن سادس يلصق كلاً بصاحبه -العظم بالعظم واللحم باللحم والعرق بالعرق حتى لايكون منفصلاً، ومن سابع يرعى المقادير في الإلصاق، وأمّا القرى العاملة في البُرّ حتى يصير خبزاً، فيمكن أن يكون كلها لذات واحدة مختلفة في الصفات.

فإن قلت: فهلًا فوضت تلك الأفعال إلى مَلَك واحد ولِمَ افتقرت إلى سبعة أملاك؟ والحنطة أيضاً يحتاج إلى من يطحن أوّلاً، ثمّ إلى من يميّز النخالة ويدفع الفضلة ثانياً، ثمّ إلى من يصبّ الماء عليها ثالثاً، ثمّ إلى من يعجن رابعاً، ثمّ إلى من بقطعه كرات مدورة خامساً، ثمّ إلى من يرقعها رغفاناً عريضة سادساً، ثمّ إلى

۲) دا: من حاجته.

من يلصقها بالتنوّر سابعاً؛ فهلّا كانت أفعال الملائكة باطناً كأعمال الإنس ظاهراً؟

قلنا: تجوهر المسلائكة يخالف خلقة الإنسان؛ لأنّها وحدانية الذوات، والإنسان ونحوه مركب من الأضداد والأخلاط. فلا يكون لكل واحد منهم إلّا فعل، كما في القرآن المجيد: ﴿وَمَا مِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ آوفي الحديث: «منهم سُجودُ لايركع ومنهم رُكوعٌ لايسجد» آ؛ فليس بينهم تنافس وتنازع، كمثال الحواس: لايفعل أحدهما فعل الآخر ولا يزاحمه في فعله. بخلاف الإنسان فيما يفعله بالروية والصنعة؛ فيفعل ببعض الآلات فعمل الآخر ويزاحمه: فقد يضرب غيره برأسه، وقد يبطش بأصابع رجله بطشاً ضعيفاً فيزاحم به اليد أوكالإنسان الواحد الذي يتولى بنفسه الطحن والعجن والخبز. وهذا نوع من وكالإنسان الواحد الذي يتولى بنفسه الطحن والعجن والخبز. وهذا نوع من الاعوجاج والعدول عن مجاري سنة الله التي لا تبديل لها. ولذلك ترى الإنسان يطبع الله مرة ويعصيه أخرى لاختلاف دواعيه، والملائكة مجبولون على الطاعة: ﴿لا يَعْصُونَ الله مَا أَمْرَهُمْ وَيَلْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ لا يعلمه إلّا الراسخون بتوسط الملائكة بحر عظيم من بحار المعرفة والحكمة، لا يعلمه إلّا الراسخون

١) ط: كأفعال.

۲) سورة صافات، آیا ۱۹۲4 استشهاد به آیه براساس این تقسیر است که این سخن ملاتکه ر معرف جایگاه آنان است در عبادت ریا هر کار مشخص دیگر (رجوع شود به مجمع البینان: ج ۷ و ۸، ص ۷۳۰ نیل تقسیر این آیه در صورة صافات: ۵... که مقام... یعید الله فیه، وقیل: معناه آنه لا یکتمبارز ما آمر به و ر تب له...ه).

٣) نهج البلاطة غطبا ١، ص ٤١ دمنهم سمجود لايركعون وركوع لاينتصبون»؛ بسعار الأثنوار، ج ١٥، باب حقيقة العلائكة وصفاتهم وشؤونهم، روايات بسيار در اين معنى نثل كرده است از جعله در ص ١٧١: موإن ١٤ ملائكة رُكّماً إلى يوم القيامة، وإنَّ فه ملائكة سُبِحَداً إلى يوم القيامة».
٤) مط ، ط: تناقش.

٦) ط: بالبد

ه) ش: +فعل الآلات.

٧) سررة تحريم، أيا ١.

في العلم والخائضون في عمرات الحكمة، انجرّ الكلام إلى نموذج منها؛ وليعذرنا إخوان البحث في الخروج عن طورهم إليه تشوّقاً إلى طور المكاشفة وتحنّناً إلى عالم الملكوت.

♦ [ص١٧٦، ٣] قال: دوالقوى بعضها يحصل بالطباع وبعضها يحصل يحصل بالصناعة وبعضها يحصل بالاتفاق ...»:

#### [في معانى الطبيعة ]

«الطباع» و «الطبيعة» قد يستعملان على سبيل الترادف لمعنى واحد. وهو مصدر الصفة الذاتية والفعل الذاتي، وحينئذ يهم الأجسام والنفوس كلّها عنصرية كانت أو فلكية - وهو المراد هاهنا، كما سيظهر من كلامه.

وقد يفرق بينهما وتستعمل «الطبيعة» لمعنى أخص فيزاد في تعريفها قولهم: «على نهج واحد من غير شعور»، وحينئذٍ يخرج عنها النفوس والأفلاك ويخصّ ببعض الأجسام العنصرية.

وربما يطلق «الطباع» أيضاً ك «الطبيعة» على هذا المعنى الأخص.

وإنّي لتفطّنت بمعنى آخر لها بالبرهان، وهو أنّ المزاول للحركة -سواء كانت في الفلكيات أو العنصريات -قوة جوهرية سارية في الأجسام كلّها، سواء كانت ذوات نفوس أو لا، وسواء كانت الحركة إرادية أو لا، وعلى نهج واحد أو لا، وهي أمر متجدد الوجود كتجدد الحركة اللازمة له \. ويذلك يثبت حدوث العالم الجسماني، وقد بسطنا القول في جميع ذلك في موضعه.

١) ط: ـله.

وأمّا ما ذكره الشيخ في الفصل الخامس من المقالة الأولى من الفن الأوّل في [الطبيعيات] ما صاصله: إنّ قوماً ظنّوا أنّ النفس تفعل صركة الانتقال بتوسط الطبيعة، ولا أرى أنّ الطبيعة تستحيل محركة الأعضاء فخلاف ما ترجبه ذاتها طاعة للنفس؛ ولو "استحالت الطبيعة كذلك لما حدث إعياء عند تكليف النفس إيّاها غير مقتضاها إذ الإعياء إنّما يكون بسبب حركة طارئة على الجسم خلاف ما يقتضيه؛ ولما تجاذب مقتضى النفس ومقتضى الطبيعة عند الرعشة. ويتبين من هذا وجود قوة للإنسان مي مبدأ للحركة غير ما يقتضيه المزاج، بسببها ويقم التجاذب في حركة الرعشة أو الإعياء.

فنحن قد أجبنا عنه في بعض كتبنا ورسائلنا كرسالة الحدوث أنّ الطبيعة التي هي قوة من قوى النفس - التي تفعل بتوسطها بعض الأفاعيل والحركات المنسوبة إلى النفس التي تفعل بتوسطها بعض الأفاعيل والحركات المنسوبة إلى النفس - هي غير الطبيعة الموجودة في عناصر البدن الحاصلة له بحسب مزاجها. وتسخير النفس للأولى تسخير ذاتي لأنّها قوة منبعثة عن ذاتها بل مرتبة من مراتب ذاتها، وللأخرى تسخير عرضي قسرى؛ تخدم الأولى النفس طوعاً والرعشة وغيرها - من الآفات طوعاً والرعشة وغيرها - من الآفات

۱) در نسخهٔ اصل (مر) سفید است و در آن بجای «الطبیعیات» «المنطق» ذکر شده است که انشیاه است. از این مطلب چنین برمی آید که ملاصدرا امتمالاً عبارات شطار از جایی نال کرده و چون دفیق نمی دانسته محل آن راسفید گذاشته است تا بعداً کامل کند. به هر حال این مطاب در قطیعیدات ج (السماع الطبیعی، المقالة الأزمل، الفصل الخامس)، ص ۲۱ آمده است.

٢) الشفلاء: \_ أنَّ. ٢) ط: أن تحرك.

ط: الأعضاء.
 ه) الشفاء ظر.

٦) النشفاه: الإعياء. ٧) يليان أنهه از طيعيات الشفاء تال كرده است.

٨) ط: الإنسان. ٩) ط: +يقتضى أن.

١٠) ر. كـ: رص**اة الحديث الفصل السادس، بحث وتحصيل**.

والأمراض ـ في الأجسام ذوات النفوس التي تحققت فيها كلتا هاتين الطبيعتين، كالحيوان وغيرها، فيتجاذبان لتخالف مقتضاهما، دون ما هو كالأفلاك؛ كما يشير إليه في الكتاب الإلهي: ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْهاَ﴾ '.

ثم إنّ «الطباع» بل «الطبيعة» بهذا المعنى على أربعة أقسام؛ لأنّ المتحرك إمّا أن يتحرك بها على نهج واحد، أو لا على نهج واحد، وكلاً " منهما بإرادة، أو بغير إرادة. فمبدأ المركة على نهج واحد من غير إرادة هو «الطبيعة»، وبالإرادة هو «القوة الفلكية»، ومبدؤها لا على نهج واحد ومن غير إرادة هو «القوة النباتية»، وبإرادة «القوة الصيوانية»؛ والقوى الثلاثة أو مبادؤها تسمّى «نفوساً».

#### [في القوى الحاصلة بالعادة والصناعة والاتفاق والفرق بينها ]

ولمّا علمت أنّ مبادئ الأفعال قد تكون طبائع وقد تكون بغيرها، وهي إمّا الصنعة أو العادة أو الاتفاق، لا غير. والفرق بين الطبيعة وبين هذه الأمور معلوم. والشيخ هاهنا بصدد الفرق بين «العادة» و «الصنعة»، لأنّهما متقاربتان يشتبه إحداهما بالأخرى، فغرّق بينهما بأنّ الفعل الذي يحصل بالصناعة هو الذي كان مقصوداً بالحصول في استعمال مواد وآلات وحركات؛ وهي بوجه غاية للأفعال، وبوجه مبدأ فاعلى لها، وبوجه صورة كمالية للفعل.

وأمّا الذي يحصل بالعادة من حيث هو كذلك، فهي التي تحصل من أفاعيل وحركات كان القصد بها متوجهاً نحو غاية أخرى من شسهوة أو غضب أو غير هما؛ لكن يتبعها غاية أخرى من غير قصد متوجه إليها بالذات، فكأنّها من

١) صورة فصَّلت، آية ١١. ٢) مطا، ط: + بها.

٣) ط: كل. ٤ دا: وكأنّها.

الغايات العرضية كالشرور وتحوها. وستعلم الفرق ـفي مباحث العلل ـبين الغاية والضروري بأحد معانيه الثلاثة.

وليست «العادة» نفس ثبوت تلك الغاية التي هي الصورة والملكة الحاصلة للنفس بواسطة تكرر تلك الأفاعيل والحركات ! بل هي في الحقيقة نفس التكرار الواقع في نوع من الفعل، لأنها مشتقة من «العود». لكن كثيراً مّا يطلق على ثبوت تلك الكيفية الراسخة في النفس فيقال: «صار كذا عادة له»؛ كما أنّ «الصناعة» أيضاً يطلق على تلك الصورة التي في النفس وعلى نفس الفعل الصادر عنها بسهولة.

والحاصل أنّ كلاً منهما للم يترتب على الأفعال بنحو، ويترتب عليه الأفعال بنحو آخر. وتحقيق المقام أنّ كل مَن فعل فعلاً أو تكلّم بكلام للمحصل منه أثر في نفسه وحالة تبقى زماناً وإذا تكررت الأفاعيل والحركات واستحكمت الآثار في النفس، صارت الأحوال ملكات راسخة وصوراً ثابتة هي صدرة تلك الأفعال ومبدؤها الفاعلي، كالسخونة الضعيفة في الفحم إذا اشتدت تصير صورة محرقة نارية تفعل فعل النار؛ كذلك الكيفية إذا اشتدت، صارت ملكة تصدر عنها الأفاعيل بسهولة من غير روية وتعمّل، وكان صدورها أوّلاً بتكلّف ومشيقة وتجمّل كسب جديد.

ومن هذا الوجه يحصل تعلَّم الصناعات والعادات العلمية والعملية. ولو لم يكن للنفس البشرية هذا التأثر أوّلاً، ثمّ الاشتداد يوماً فيوماً، لم يكن لأحد تعلُّم شيء من الصنائع والحِرَف، ولم ينجع التأديب والتمرين، ولم يكن في تأديب

١) ط: تكرر الأفاعيل (بجاي «تكرر ملك الأفاعيل والمركات»).

٢) مط:منها. ٢) ط:كلاماً.

الأطفال وتمرينهم الأعمال فايدة؛ وذلك قبل رسبوخ حالات صضادة لما هو المطلوب في نفوسهم. ولأجل ذلك يتعسّر تعليم الرجال البالغين العلوم والصنائع لاستحكام صفات أخرى حيوانية وخروج نفوسهم بها من القوة والهيولانية إلى الفعل والصورة، وكانت أوّلاً كصحيفة خالية قابلة لكل نقش وصورة.

وستعلم في مباحث المعاد أنّ أفراد البشر إنّما تبعث يوم القيامة وتحشر على صور مختلفة هي صور أعمالهم المتكررة الوقوع عنهم في الدنيا، فتصير أنواعاً كثيرة متخالفة: بعضها من جنس البهائم، وبعضها من السباع، وبعضها شياطين، وبعضها ملائكة، ممّا يطول شرحه. وبالجملة، هذه الصور كامنة مستورة عن الحواس هاهنا، وهي بارزة مكشوفة في القيامة على رؤوس الأشهاد: ﴿إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي القُبُورِ وَحُصِّلَ مَا فِي الطَّنُورِ ﴾ \*

قوله ": «والقوى التي بالطبع منها ما يكون في الأجسام الغير الحيوانية» (إلى آخره): قد علمت أنّ القوى التي بالطبع لها أقسام أربعة كل منها جنس آخر، تحته أنواع كثيرة: ثنتان منها توجد في الأجسام الحيّة: إحداهما فعلها على نسق واحد هي ما في الظكيات، والأخرى لا على نظام واحد هي في أ الحيوانات الأرضية؛ وثنتان أخريان توجد في الأجسام الغير الحيّة: إحداهما في النباتات والصادر منها لا على نسق واحد، والأخرى في غيرها كالعناصر والمعدنيّات والصادر منها على نسق واحد.

وأمًا القوى التي بالصناعة والعادة والاتفاق، فلاتوجد إلَّا في قسم واحد

٢) صورة عاديات، آية ٩.

١) ط: ــ هن المطلوب.

٤) ط: ـ في.

٣) البيك الشامس ١٧١، س١٢.

من تلك الأقسام الأربعة وهو الجسم الحيواني الذي تختلف أفاعليه '، كالإنسان والحيوان الذي يقرب مزاجه من مزاج الإنسان؛ فإنّ الاعتياد ممّا يمكن تحققه أيضاً في بعض الحيوانات العجم، كالفرس والقردة والببغاء.

## ♦ [ص١٧٧، س ١٤] قال: «وقد قبال بسعض الأوائيل: إنّ القبوة تكون مع الفعل ولا تتقدمه وقال ...»:

[في إبطال قول من زعم أنَّ القدرة إنَّما تكون مع الفعل ]

زعم قوم من المتقدمين وطائفة مـن المـتأخرين مـن عـلماء الكـلام أنّ ٢ «القدرة» لاتكرن إلّا حين الفعل، ولا «القوة» يمكن ثبوتها إلّا مع الفعل.

والشيخ رد عليهم بأنّ هذا القائل يلزم عليه أن لايقدر على القيام عند القعود، ولا على القعود عند القيام؛ فكيف صار الممتنع الوجود موجوداً؟! وأن يرى شيئاً قبل أن يبصر، وأن يبصر في يرم واحد مراراً، فهو بالحقيقة أعمى؛ إذ الذي كان يمتنع عليه أن يرى شيئاً يستحيل أن يصير بصيراً. و"الخشب الذي ليس في طبيعته أن يقبل النحت كيف يصير منحوتاً؟! فكل ما ليس بموجود بالفعل ولا فيه إمكان الوجود فهو مستحيل الوجود؛ فيطل مذهبهم.

واعترض عليه صاحب الملخص علية:

هذا الاستبعاد عندي ليس في موضعه؛ لأنَّا فسِّرنا «القوة» بكونها

١) مط: د رهر الجسم ... أفاعيله. ٢) ط: وأنَّ.

٢) ط: [ذ. ٤) ط: طبعه.

ه) البيامة الشرقية م ١، ص ١٠٠ (اين مطاب در العلمي به عنيم وجه مورد اشاره قرار نكرفته است.)

مبدأ التغيّر. فمبدأ التغيّر إمّا أن يكون قد كملت جهات مبدثيته أم أو لم يكمل ولم يخرج بالكلية إلى الفعل. فعلى الأوّل يجب أن يوجد معه الأثر، واستحال تقدّمه على الأثر؛ فصبح قولنا: «إنّ القوة مقارنة الفعل». وإن لم يوجد أمر من الأمور المعتبرة في مؤثريته، لم يكن تمام المؤثر، بل بعضه؛ فلم يكن الموجود هو القوة على الفعل، بل بعض القوة؛ بل لا شك أنّ الكيفية المسماة بد «القدرة» حاصلة قبل الفعل وبعده، ولكنها بالحقيقة ليست تمام القوة على الوجه الفعل، بل هي أجزاء القوة. وإذا أمكن تأويل كلام القوم على الوجه الذي فصّلناه، فأيّ حاجة بنا آلى التشنيع عليهم وتقبيح صورة كلامهم. (انتهى.)

أقول: لعمري إنّ تصعيع كلامهم بهذا التأويل والتفصيل أشنع وأقبع كثيراً من كلامهم الواقع على الإجمال، فإنّ هذا التفصيل ناصّ على أنّه قد يكون لشيء واحد نحوان من الكون: نقص وكمال؛ ونسبة القوة إلى الفعل والإمكان إلى الوجود بعينها نسبة النقص إلى الكمال. ففي ما ذكره اعتراف بأنّ لشيء واحد مراتب في الحصول؛ فقوله: «إمّا أن كملت جهات مبدئيته أو لم يكمل»، قلنا: لم يكمل جميعاً ولكن حصل بعضها؛ فهذا أمر متوسط بين أن لايكون في شيء لم يكمل جمهات المبدئية كالفرس والصبيّ بالنسبة إلى الكتابة، وأن يكون فيه تمام جهات المبدئية كالفرس والصبيّ بالنسبة إلى الكتابة، وأن يكون فيه تمام جهات المبدئية كالكاتب الذي يكتب؛ وذلك المتوسط كالأمّي "الذي تعلّم جهات المبدئية على الكتابة، وأن يكون فيه

١) ص (بغط ملاصدر) در اظب موارد): مبدائيته. ٢) ط: ــبنا.

٤) ص: العبداية.

٣) ص: الميداية.

ه) دا،ط: +والمبيي.

بل كالكاتب في غير وقت الكتابة وعند عدم الإرادة لها. فالطرفان أحدهما غير كاتب لا بالفعل ولا بالقوة، والآخر كاتب بالفعل، والأوساط التي بينهما كلها كاتب بالقوة على مراتب متفاوتة في القرب والبعد من الفعل، حسب تحقّق بعض جهات الكاتبية كثيرة أو قليلة.

فقل لي - أيّها الإمام -: هل لك ولمن يأتم ويقتفي بك أن ينكر الفرق بين الحجر والمدر وبين الإنسان المتدرب المتمرن في تعلم الكتابة وكسبها عند عدم الاشتغال بها في عدم كونهما مبدأين تامّين بالفعل؟ كيف والفرق متحقق بين كل وسطين من الأوساط الكثيرة - كثرة لاتحسى - الواقعة بين الطرفين في قربها وبعدها من المبدأ التام بالفعل. وهو الذي يجب عنه الفعل ويستحيل عليه الترك أو ضد الفعل. وكان من قبل ذلك إمّا قوة على الضدين وقدرة على الطرفين قريبة أو بعيدة، أو استعداداً لأحدهما، والاستعداد لايكون إلا قريباً من أحدهما

واعلم أنّه يوجد في كثير من نسخ من الكتاب بعد قوله: «وقد قال قوم من الأوائل» قوله: «وغاريقوا منهم». وصورة هذه اللغظة إمّا مفرد كأنّه اسم رجل، وينافيه وجود الألف بعد الواو ؛ وإمّا جملة من مبتدأ وخبر: وغار أي جماعة بقوا منهم، ولا يلائمه قوله : «وقال أيضاً بهذا قوم من الواردين بعده بحين كثير». والأوّل الأولى، لجواز أن يكون زيادة الألف وقعت من النساخ، لأنّهم

١) دا: تعليم. ٢) ش: النسمخ.

٣) ط:مقردة.

٤) در پلیبات الشفاه می ۱۷۱ پاورق مربوط به س ۱۶ از نسخهٔ چاپ سنگی تهوان و در نسخه خطی مصر بدون «الأف بعد قواره نلل شده است (چاپ سنگی تهوان، همراه با تطبقات ملاصدرا، ص ۴۷۳).

٥) چون دغارياو، است پس لين لعتمال منتفي است. ١٠) إليبات الشفاد من ١٧١، س ١٥.

كثيراً ما يكتبون الألف بعد «واو» التي في الطرف حملاً لها على واو الجمع وإن كان اللفظ مفرداً ك «يعفو» و «يصفو» أ : فحينئذ إن كان الرجل حكيماً، يمكن تأويل كلامه بأنّ المراد من القوة هي التي ليست في الأجسام، فإنّها لاتوجد إلّا مع الفعل. وستعلم أنّ كل ما يكون ممكناً في عالم الإبداع فهو موجود دائماً، وكل ما ليس بموجود وقتاً مًا فهو مستحيل الوجود: فالإمكان هناك مع الفعل، والقوة مع الوجود.

ويؤيّد هذا المعنى ما قال إمام المشائين في كتاب أثولوجيا: «القوةُ في هذا المالم متقدمة على الفعل، وفي العالم الأعلى الفعلُ متقدم على القوة» ...

ومعنى ما ذكره أنّ الإمكان لكونه وصنفاً إضافياً لابدّ أن يكون قائماً بشيء؛ فإن كان وجود الشيء الممكن الوجود وجوداً تعلقياً فله إمكان سابق وأمر آخر يكون مادة لوجوده وموضوعاً لإمكانه، فإمكانه مقدم على فعليته؛ وإن كان وجوده وجوداً قائماً بذاته فإمكانه أيضاً لايقوم إلّا بذاته، فذاته متقدمة على إمكانه، وفعليته قبل قوته؛ إلّا أنّ نحو التقدم في الأوّل زماني وفي الآخر ذاتي، وسيتضح لك هذه المعاني من المتن عن قريب.

> ♦ [ص ١٩٧٨ س ٦] قال: «والشيء الذي يمكن أن يكون فهو يمكن أن لايكون وإلا لكان واجباً أن يكون؛ والممكن أن يكون لايخلو ...»:

١) ش، دا، مط: يعفوا ويصنفوا /ط: يعفوا ويصنفحوا. (بنگريدكه ظط يك ناسخ، حكيم را به هه زحمت انداخته است.)

٢) أوانوبيد من ٩٠: «الفعل أفضل من القوة في هذا العالم، وأمّا في العالم الأعلى فالقوة أفضل من الفعل».

٣) دا، ط: متقدم. ٤) الشخار: الذي هو ممكن.

ه) الشفاء ممكن.

#### [في أنَّ المفارقات ليس لها إمكان سابق على وجودها]

يريد بيان أنَّ المفارقات عن المواد ليس لها إمكان سابق على وجودها؛ وذلك لأنَّ إمكان الشيء أمر متعلق بوجوده، والوجود على قسمين:

الأوّل وجود الشيء شيئاً، أعني وجوده لا باعتبار نفسه، بل باعتبار حالة زائدة على نفسه.

والثاني وجود الشيء في ذاته، أي باعتبار نفسه بنفسه.

والقسم الثاني على قسمين؛ لأنّ وجوده في نفسه إمّا أن يكون وجود شيء قائم بغيره كوجود الأعراض، وهي التي وجوداتها في أنفسها هي وجوداتها لموضوعاتها؛ وإمّا أن لايكون كذلك، بل يكون وجوده في نفسه هو بعينه وجوده لنفسه أي لا لغيره ـ كوجود الجواهر المجردة القائمة بذواتها.

فهذه ثلاثة أقسام. وموضوع الإمكان في كل من القسمين الأولين أمر مغاير له يقوم به إمكانه. ولابد أن يكون لوجوده تعلق مًا بذلك الأمر يكون فيه أو عنه أو عنه؛ فالأول كالعرض، والثاني كالمركب من المادة والصورة وما في حكمهما كالإنسان وكالأبيض بما هو أبيض، والثالث كالنفس الناطقة كما ستعلم، ففي هذه الأمور لابدً من مادة سابقة وإمكان قائم بها.

وأمّا القسم الثالث فلا يمكن أن يكون له إمكان بهذا النحو سابق على وجوده، لأنّ وجوده ليس متعلقاً بشيء؛ فلو كان له إمكان سابق لكان إمكانه جوهراً قائماً بذاته لأنّه موجود بلا موضوع ومادة. كيف ولو كان في مادة لكان ذلك الشيء متعلق الوجود به بوجه من وجوه التعلق؟! فلم يكن المفروض كما ف ضناه؛ هذا خلف.

١) ش: \_ و إمكان قائم بها... وجوده ليس. ٢) ط: فلم يمكن.

ثمّ إنّ إمكان الشيء إذا كان جوهراً قائماً بذاته، كان له ماهية في نفسه مندرجة تحت مقولة الجوهر، ليس بحسب ماهيته من باب المضاف؛ لكن الإمكان معنى إضافي والجوهر ليس بمضاف الذات، لاستحالة وقوع الشيء تحت مقولتين بالذات. إنّما الذي يصبح هو أن يكون معروضاً للإضافة حتى يكون جوهراً بالذات مضافاً بالعرض كالأب؛ فيكون لهذا القائم -أعني الإمكان على هذا الفرض وجوداً زائداً على كونه إمكاناً، لما علمت أنّ الجوهر المضاف وجوده مركب من وجودين: وجود الماهية الجوهرية، ووجود الإضافة بما هي إضافة -أي الإمكان الذي كلامنا فيه. فما فرضناه جوهراً كان عرضاً، وما حكمنا

وأيضاً ما فرضناه موجوداً بالفعل مفارقاً عن المادة لزم أن يكون أمراً متعلقاً بمادة وجودها لا بالقوة؛ هذا محال.

# [ص ۱۷۸، س ٦] قال: «فإذن لايجوز أن يكون لما يبقى قائماً بناسه لا في موضوع ...»:

يعني قد ثبت وتحقق من هذا البرهان أنّ الذي وجوده لا في موضوع ولا من موضوع ولا من موضوع ولا مع موضوع بوجه من الوجوه، فلايجوز أن يكون وجوده بعد ما لم يكن؛ وإلّا لكان له إمكان سابق على وجوده، ويكون ذلك الإمكان قائماً بنفسه، وهو ممتنع كما مرّ. بل يجب أن يكون ما يبقى قائماً بذاته لا في موضوع إمّا وجوده من موضوع، وإمّا أن يكون له علاقة مًا مع الموضوع، حتى يمكن أن يكون له وجود بعد ما لم يكن. فالأوّل كالجسم المركب من مادة وصورة إذا كان

١) من: مقوليتين. ٢) دا: ووجودها.

حادثاً؛ والثاني كالنفس الناطقة الحادثة مع حدوث الأبدان.

ولكل من القسمين موضوع حامل لإمكانه قبل حدوثه: أمّا الجسم الحادث كنار حادثة أو كماء حادث - فإمكان وجوده قائم بمادته لا بصورته؛ لأنّ كل جسم لا يتراخى وجوده عن وجود صورته، فإمكانه القائم بمادته هو بعينه إمكان صورته بالذات. فالشيء الذي يحدث من المادة أوّلاً هو الصورة، فإذا حدثت الصورة كان الجسم المركب حادثاً بالضرورة آن حدوثها، لاجتماع جزأيه وحصوله منهما؛ لكن من المادة بوجه، ومن الصورة بوجه، لأنّ حصوله من المادة حصول بالقوة والإمكان، وحصوله بالصورة حصول بالفعل والوجوب.

وأمّا النّفس الحادثة فإمكانها متعلق بموضوع بدني، لا على أن يكون ذلك الموضوع ممكناً أن يكون نفساً أو بالقوة هو النفس، ككون الجسم ممكناً أن يكون أبيض، ولا أن يكون فيه إمكان وجودها فيه وقوة أن يكون أبيض وهو بالقوة أبيض، ولا أن يكون فيه إمكان وجودها فيه وقوة أن يكون محل انطباعها، لاستحالة كونها منطبعاً في شيء؛ بل إنّما فيه إمكان أن يوجد معه معية ذاتية أو يوجد فيه بعض لوازمها وقواها وآثارها الغير المنقكة عنها حكما سينكشف لك منّا تحقيقه في موضع يليق به إن شاء الله. لكن يجب أن تعلم أنّ الأشياء لها وجود مفتقر إلى الموضوع هي متفاوتة في الافتقار "إليه حسب تفاوت وجوداتها في مراتب النقصانات والقصورات: فمنه ما يحتاج إلى الموضوع بأن يكون بتمامه أني تمام الموضوع، كالأعراض والصور المنطبعة الموضوع بأن يكون ببعضه -قليلاً كان أو كنثيراً، في بعض منه أو كله -

۱) ط:\_بعينه، ۲) ص:\_من.

٣) ط: مثقارتة الافتقار. ٤) دا: تمامه.

ويكون بما سوى ذلك البعض مستغنياً عنه، كالنفوس على درجاتها في التجسم والتجرد. فإنّ النفس الناطقة في كثير من قواها مستغنية عن البدن كالقوى العقلية (والوهمية والخيالية - كما حققناه -، وفي كثير منها مغتقرة إليه على تفاوت لها في الافتقار؛ فليس افتقارها إلى المادة في اللمس والذوق كافتقارها إليها في السمع والبصر، فالأوّلان قوّتان ساريتان في تمام أجزاء العضو، والأخيران قوتان قائمتان ببعض العضو، والشم متوسط بين الأربعة. فالحاصل أنّ النفس الناطقة لا تحدث إلا "بوجود مادة بدنية يكون حاملاً لإمكان وجود ما لا ينفك وجوده عن القوة الناطقة من آلاتها الطبيعية وآثارها البينية.

اعلم أنّ في هذا الموضع إشكالاً ذكره بعض المحققين في رســالة له إلى بعض معاصريه ً واستصعب حلّها، حيث قال:

ما بال القائلين بأنَّ ما لا حامل لإمكان وجوده وعدمه فإنَّه لايمكن أن يوجد بعد العدم أو يعدم بعد الوجود، حكموا بحدوث النفس الإنسانية وامتنعوا عن تجويز فنائها: فإن جعلوا حامل إمكان عدمها أيضاً؟ وإن جعلوها للبدن، فهلًا جعلوه حامل إمكان عدمها أيضاً؟ وإن جعلوها للأجل تجردها عن ما يحل فيه عادم حامل لإمكان عدمها

٧) ط: \_ الناطقة.

١) ش: الفعلية.

<sup>7)</sup> 七: - [ビ.

٤) صاحب هذه الرسالة هـ و العائدة الطوسي نصير الصق والدين بحثها إلى محاصره الفاضل التحرير شمس الدين الخسر وشاهي وسأل منه فيها ثلاث مسائل أحدها هذه منه (هامش حص» ص ١٨٥٠ هامش حش» ص ٢٩٢) لين سؤال دوم از سه سؤال است و ملاصدرا در رسالة أجوبة السفال التميزية آنها را نظل كرده و توضيع دلده است. (مجموعه رسائل ظمائي ملامنوة تصميع حامد ناجي اصفهاني، انتشارات حكمته ص ١٦١).

كيلايجون عدمها بعد الوجود، فهلًا جعلوها لأجل ذلك بعينه عادم حامل لإمكان الوجود، فيمتنم حدوثها في الأصل؟

وكنف ساغ أن يجعلوا جسمأ ماديا كاملأ لامكان جوهر مباين الذات إيّاه؟ فإن جعلوها من حيث كو نها مبدأ لصورة نوعية لذلك الجسم ذات حامل لإمكان الوجود، فهلًا صعلوها ' من تلك ' الحيثية بعينها ذات حامل لإمكان العدم؟ وبالجملة، ما الفرق سين الأمرين مع تساوي النسبتين؟ (انتهي.)

ولم ندر هل أتى معاصيره بحواب أم لا. ٢

أقول: وأمَّا الجواب على طريقة القوم، فهو أنَّ البدن الإنساني استعد بمزاجه الخاص أن تفاض عليه من واهب الصور صورة مدبّرة مـتصرفة فيه تميرةأ يحفظ بها؛ شخصه ونوعه؛ فوجب صدورها عن الواهب الفياض. لكن وجود صورة تكون مصدراً لهذه التداس الإنسنة والأفاعيل البشرية الصافظة لهذا النوم ـ الذي لايمكن بقاره إلَّا بالتمدن والتعاون ـ ممتنع الحصول إلَّا بأن تقترينها قوة عقلية ذات تدبير و فكر؛ فلا محالة يحب أن تفيض من المبدأ الفياض ولو على التبعية، إذ لا بـخل ولا منع ولا تقتير؛ كيف وقد حصل الرجحان والأولوية؟! فإذن، وجود البدن باستعداده ومزاجه استدعى صورة مقارنة له متصير فة فيه، و لكن حود المبدأ اقتضي ذاتاً عقلية مفارقة أو ذات ° مبدأ مفارق.

وكما أنَّ الشيء الواحد بجوز أن يكون مجعولًا من جهة غير محعول من

١) ش: ـ من حيث كرينها مبدأ... جعفرها. ٧) ط: نلك

٣) ملامندرا در أغاز رسالة لجوبة السناق التمهرية ص ١٦٢ با صراحت ميكريد: «فلم يأت ذلك المعاصر بجواب» و إز ابن عبارت برمیآید که رسالهٔ مذکور را بعد از تعلیقات الهیات هشتاه نوشته است بخصوص که همو اشاره به این رساله نمریکند

هن: \_ومزاجه استدعى... أو ذات. ٤) ط:بها يحفظ.

جهة أخرى كالرجود والماهية المتحدة به، ويجوز أن يكون جوهراً وغير جوهراً وغير جوهر كأفراد نوع جوهري بسيط من حيث جنسها المصلها؛ فليجز أن تكون ذات واحدة \_كالنفس مجردة من جهة، مادية من جهة ، فإذا كانت النفس مجردة من حيث الذات، ومادية من حيث القوى العملية والأفعال، فهي من إحدى الحيثيين مسبوقة باستعداد البدن حادثة بحدوثه زائلة بزواله؛ وأمّا من حيث حقيقتها الأصلية أو مبدأ حقيقتها، فغير مسبوقة باستعداد البدن ولا فاسدة بفساده ولا يلحقها شيء من عوارض الماديات ومثالبها إلّا بالعرض، فتدبر!

هذا ما سنح لنا في سالف الزمان على طريقة أهل النظر ٢. وأمّا الذي رأيناه واخترناه بعد ذلك الزمان في تحقيق المقال ودفع الإشكال ٢ هو أنّ للنفس الإنسانية مقامات ونشآت عجوهرية؛ بعضها من عالم الأمر والتدبير، وبعضها من عالم التخيل والتقدير ٢، وبعضها من عالم الخلق والتصوير؛ فالحدوث والتجدد إنّما يطرآن لبعض نشآتها السافلة، دون نشآتها العالية. فإنّها منذ أول تكوّنها الصوري في الترقي والاشتداد في الوجود، وليس حال النفس في أول حدوثها كحالها عند الاستكمال ومصيرها إلى المبدأ الفعال؛ فهي بالحقيقة جسمانية الحدوث روحانية البقاء. ومثالها ذاتاً وفعلاً كمثال الطفل وحاجته إلى الرحم والأم أوّلاً، واستغنائه عنهما أخيراً؛ وكمثال الصيد والحاجة في الرحم والأم أوّلاً، واستغنائه عنهما أخيراً؛ وكمثال الصيد والحاجة في

۱) ش: ـجنسها،

٢) من، ش، مط: \_النظر /ط: أهله / رسالة أجوبة العسائل التصيرية (ص ١٦٩): أهل النظر.

٢) براي تفصيل اين جواب به رسالة أجوبة المسائل النصيرية ص ١٦١ مراجعه شود.

عن نشأت.
 ه) رسالة أجوية المسائل في (ظاهراً ابن درست است).

٦) رسالة أجوبة المسائل: \_ بعضها من عالم التخيل والتقدير.

٧) همان رساله: في.

اصطياده إلى الشبكة أوّلاً، والاستعناء عنها في بقائه أخيراً. فلا ينافي بقاء النفس فساد البدن المحتاجة هي إليه أوّلاً، ولا ينافي أيضاً بقاء ضعلها الضاص وهو اقتناصها للعقليات والنظريات تعطّل شبكة القوى والحواس .

> ♦ [من ١٧٩، س ٤] قال: «وكل جسم فإنّه إذا صدر عنه فعل ليس بالعرض و لا بالقسر من جسم آخر فإنّه يفعل بقوة ما فيه. أمّا الذي بالإرادة»:

#### [في إثبات الصورة النوعية]

يريد إثبات القوى المباشرة للأفعال والحركات في الأجسام كلّها. اعلم أنّ الفعل أو الحركة إنّما "يصدر عن الجسم بالذات أو بالعرض. والمراد بالفعل الصادر عن شيء بالعرض أن يكون المصدر لذلك الفعل"

بالحقيقة قوة في شيء آخر يجاوره هذا الشيء أو يرتبط به مجاورة أو ارتباطأ يستلزم أن يتحرك بحركته ويسكن بسكونه، كجالس السفينة ونحوه.

والذي يصدر عنه الفعل بالذات إمّا أن يكون صدوره عنه بالقسر، أم لا. والمراد بالقسر أن يتفيّر طبيعة الجسم بأمر مباين له غريب عن ذاته وعما يقوم به ذاته، كالحجر المرميّ إلى فوق بقوة الرامي وقعله المعدّ إيّاه للحركة، والذي يصدر بالذات من غير قسر لا يخلو إمّا أن يكون صدوره عنه بإرادة، أم لا؛ والفاعل في الأوّل نفس، وفي الآخر طبع.

إذا تقرّر هذا، فنقول: كل جسم صدر عنه فعل لايكون بالعرض ولا بالقسر

١) ش: تعطل الشبكة والحواس. ٢) ط: إمّا أن.

٢) ط: \_ الفعل.

فهو إمّا بالإرادة والاختيار، أو لا بالإرادة والاختيار؛ وعلى أيّ الوجهين لابدّ أن يكون بقوة فيه زائدة على ذلك الجسم بما هو جسم.

أمّا على الأوّل، فذلك بيّن لايحتاج إلى البيان؛ إذ لا خفاء أنّ في الأجسام الحيوانية شيئاً لا غير الجسمية، به تصدر أفعالها وحركاتها الإرادية. كيف وقد تكون أفعالها خلاف ما تقتضيها طبيعة جسمها الذي هي فيه، كالحركة إلى فق؟!

وأمّا على الثاني، فلأنّ الفعل الذي صدر من الجسم لا ببالإرادة إمّا أن يكون فاعله نفس ذلك الجسم بما هو جسم، أو أمر مقارن له، أو أمر مباين عنه؛ والمباين إمّا أمر جسماني أو أمر مفارق عن الأجسام؛ فهذه أربعة أقسام:

أمّا الأوّل، ففاسد؛ لأنّ هذا الجسم يشارك الأجسام في كونه جسماً ويخالفها في هذا الفعل، فلابد أن يكون صدوره لأمر زائد على الجسمية وهو المراد بالقوة، فصدوره عن قوة والمفروض خلافه؛ هذا خلف.

وأمّا الثالث، فهو أيضاً خلاف ما فرضناه؛ فإنّ المقسم هـ والذي يـصدر عنه لا بالعرض ولا بالقسر، والفعل الصادر بسبب المباين الجسماني لايـخرج عن هذين.

وأمّا الرابع، فلا يخلو لتساوي نسبة ذات المفارق إلى جميع الأجسام والمواد، أمّا أنّ اختصاص هذا الجسم بتوسطه في صدور هذا الفعل عن المفارق إمّا بما هو جسم فيلزم الاشتراك المذكور لما علمت: أو لقوة فيه زائدة على الجسمية وهو المطلوب، وهو كون تلك القوة مصدراً، سواء كانت بالمعاونة أو بكونها مبدأ قريباً أو لقوة في ذلك المفارق.

۱) ط، ص: شیء.

#### [في بيان معنى الانفاقي والأكثري]

وتلك القوة إمّا إرادة مخصّصة، أو ليست كذلك، فعلى الثاني يكون حكمها حكم ذات المفارق، وتعود الأقسام الثلاثة المذكورة فيها. وأمّا على الأوّل، فتعلق تلك الإرادة بصدور الفعل عن هذا الجسم دون سائر الأجسام إمّا لتميّزه بخاصية 'بها يمتاز عن غيره فيختص بهذا 'الفعل بها، أو 'على سبيل الاتفاق والجزاف، والأمور الاتفاقية والجزافية لاتكون مستمرة على نظام واحد ولا أكثرية الوقوع؛ وكلامنا في الأفعال التي تسمى «أفعالاً طبيعية» كتبريد الماء , وتسخين النار.

فتلك الخاصية إمّا أن تكون موجبة لصدور الفعل، أو يكون صدوره منها على الأكثر، أو على الأقل. فإن كان الشيق الأزّل، فهو المطلوب؛ لأنّه ثبت في الجسم مبدأ موجب لصدور الفعل. وإن كان الثاني، فهو أيضاً يستلزم المطلوب؛ لأنّ الذي يفعل فعلاً في الأكثر فاختصاصه لأمر يقتضي رجعان ذلك الفعل على تحركه وبه يميل إلى جهة صدوره؛ فعدم صدوره لمانع وإلّا لزم ترجيح المرجوح، فعند عدم المانع لابدّ من الصدور. وهذا معنى الاقتضاء الذاتي، فيكون المبدأ موجباً؛ والتخلف في الصدور إنّما يكون لمائق غريب، والقسير لايكون دائماً ولا أكثرياً حكما ثبت في الطبيعيات -، فثبت أنّ كل ما يفعل أكثرياً فهو أيضاً يفعل بالطبع. وإن كان الثالث، فيلزم أن يكون الفعل قسرياً أو جزافاً، لما علمت أنّ غيره إمّا دائمي أو أكثري، وكلامنا في الفعل الذي و لايكون بالقسر

۱) دا: خاصیته. ۲) ط: هذا،

٢) ط: ــأن ٤) ط: طبيعة.

ه) من ش: ــالذي.

ولا بالجزاف.

وقوله: «وكذلك إن قيل: كونه من صاحب تلك الخاصية أولى ... »: حكم كون الفعل أكثري الوقوع من شيء وحكم كونه أولى منه كلاهما واحد في استلزام كل منهما قوة يصدر منها ذلك الفعل. وذلك لأنّ معنى كون الفعل أولى بهذا الجسم ذي الخاصية أنّ صدوره منه بها أنسب وأليق من لا صدوره أو من صدور "ضده؛ فهو بتلك الخاصية إمّا موجب له أو مرجح له، والمرجح إمّا مرجع بالذات أو بالعرض؛ والذي بالعرض هو خارج عما نحن فيه، فبقي أن يكون بالذات. والذي يكون مرجحاً بالذات لصدور فعل ولا مانع له من قسر أو عرض فيكون موجباً، لامتناع وقوع المرجوح؛ فتلك الضاصية موجبة، وهي المرادة من القوة.

فتلك القوة هي مبدأ الأفاعيل الجسمانية، سواء كانت بمشاركة من العلّة البعيدة بأن تصدر القوة أوّلاً من المفارق شمّ يصدر بهما جميعاً الفعل، أو بتوسطها بين تلك العلّة وبين الفعل حتى تكون هي المبدأ القريب دون المفارق. وتحقيق هذا المقام مما يحتاج إلى خوض شديد وتعمق عظيم، ربما يلوح لك منه شيء بتتبّع ما بيّناه في مسألة الجبر والقدر.

ثمّ إنّ لقائل أن يقول: إنكم أثبتّم القوى المختلفة في الأجسام لأجل صدور الأفاعيل المختلفة عنها مع اتفاقها في معنى الجسمية. فإذا كان الاتفاق في الجسمية والاختلاف في الأفاعيل يقتضي إثبات القوى المختلفة لتختلف بها الأفعال؟: فكذا الاتفاق المذكور مع اختلاف القوى يستدعي إثبات قوى مختلفة

۱) ش: بکون. ۲) ش: مبرره.

٣) دا. ط: + فإئبات القوى أيضـاً يستدعي إئبات توى مختلفة أخر قبلها فتختلف بها هذه القوى، وهكذا يـرجـع للكلاء إليها فيتسلسل.

أخر قبلها فتختلف بها هذه القوى، وهكذا يرجع الكلام إليها فيتسلسل.

والجواب: إنّ تلك القوى التي هي مبادئ الأفعال إن كانت أعراضاً متأخرة الوجود عن الأجسام، فالحال كما ذكرت؛ ولكن هي أو مبادئها صور مقوّمة للأجسام الطبيعية يقحصل بها الأجسام أنواعاً، فالجسمية المطلقة من لوازمها التابعة لها لزوم الجنس للفصول المختلفة. ولا استبعاد في كون ملزومات مختلفة لها لازم مشترك أعم منها؛ فإن سمّيت تلك المبادئ «أعراضاً» أو «كيفيات» بعد وضوح المطلب، فلا مضايقه فيها. وقد مرّ في مباحث إثبات الصور ما يغي بدفع هذا الإشكال وأمثاله.

♦ [ص ١٨٨، س ٧] قال: «ولفؤكد بيان أنّ لكل حادث مبدأ مادية، ونقول بالجملة: إنّ كل ما حادث بعدما لم يكن ظله لا محالة مادة ...»:

#### [تأكيد لمسبوقية الحادث بالمادة ]

اعلم أنّ لكل حادث مبدأ فاعلياً ومبدأ مادياً. والمبدأ الفاعلي هو الذي به يجب صدور الفعل إن لم يكن مانع؛ والمبدأ المادي هو الذي به يمكن ويصبح صدوره ٢. وعند عدمهما جميعاً يمتنع الفعل، وعند وجودهما جميعاً يجب على الإطلاق.

وقد أثبت الشيخ بالبرهان أنّ للأشياء الحادثة من الأفعال والحركات مبادئ فاعلية هي المسماة بـ«القوى الإرادية» و «الطبيعية»؛ والآن بصدد أن يثبت لها مبادئ مادية. وقد مرّ من الكلام ما أمكن الاكتفاء به في إثبات هذا

١) ط: والجسمية. ٢) ط: +عنه.

المرام عند دفع ما ذهبت إليه طائفة من أنّ القوة مع الفعل دائماً؛ لكن الشيخ أراد استقصاء القول فيه ولأجله قال: «ولنؤكد»، وذلك لكثرة المنكرين وتوغّلهم في الإنكار لهذا الباب كإنكارهم وإصرارهم فيه في باب إثبات القوى الفاعلة والطبائع، بناء على قولهم بالفاعل المختار، على الوجه المشهور المستلزم للجزاف والعبث تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً وإلاّ فقد علمت أنّ الإرادة العالية لاتخصص شيئاً إلّا لمخصص فيه. ولم يعلم هؤلاء القوم أنّ بتمكين هذه الإرادة الجزافية ينسد لا ببا العلم والمعرفة وإثبات الصانع وصفاته وغير ذلك من المقاصد الشريفة لم ولم يبق اعتماد على اعتقاد لا في المبدأ ولا في المعاد، ولا في تحسين حسن وتقبيح قبيح لفعل، ولا في تصديق وتكذيب لرأي. وهذا الذي دعاهم إلى إنكار الحكمة وترويج الجهل والتقليد، أعاذنا من شرّه في الدين وضرّه على عقائد المسلمين. هذا.

ولنرجع إلى ما كنّا بصدده، فنقول: الموجود إمّا حادث وإمّا غير حادث. وأمّا غير الحادث، فعندنا منحصر في البارئ حجل اسمه وعلمه وأسمائه الحسنى؛ لا على وجه يقوله الصفائيون القائلون ب«القدماء الثمانية»، ولا على وجه يقوله القائلون بثبوت الأشياء المنفكة عن الوجود، ولا على ما يقوله المشاؤون القائلون بالأعراض القائمة بذاته سمّوها «الصور العلمية الإلهية»، ولا ما يقوله الأفلاطونيون القائلون بالجواهر المفارقة والصور القائمة بذواتها المتباينة الذوات المباينة لذات الأوّل تعالى؛ بل على نحو آخر بيّناه في أسفارنا الإلهية.

٧) ط: القوم أنّ إمكان هذه الإرادة الجزافية مضرّ في.

١) ط: المقام.

٢) ط: الشرعية.

وقد تخبّط بعض المتأخرين فقال: الصادث إذا قبل له أوّل، يعنى به أنّ لوجوده أوّل؛ فإنّ من القديم ما ليس لوجوده أوّل؛ فإنّ من القديم ما ليس لوجوده زمانياً؛ وأمّا القديم العرفي لوجوده زمانياً؛ وأمّا القديم العرفي وهو ما تطول مدته فإنّه بالحقيقة حادث ولزمان وجوده أوّل، وقد يراد بالقديم» ما ليس له مبدأ أصلاً، فلا قديم بهذا المعنى إلّا واحد، وما سواه حادث حدوثاً ذاتياً كما مرّ. فعلى الاصطلاحات كلّها لايخرج شيء من القدم والحدوث حمعاً.

وأمّا الحادث الزماني، فكل واحد منه يتقدّمه إمكان وجود وموضوع لهذا الإمكان.

والحجة في ذلك أنّ الحادث قبل حدوثه ممكن الوجود، وليس إمكانه السابق نفس عدمه، فإنّ الممتنع أيضاً معدوم وليس بممكن؛ وأيضاً إمكانه يجتمع مع وجوده، لما تقدم أنّ الإمكان لا ينافي الوجود، وأنّ نسبته إلى الوجود نسبة النقص إلى التمام والضعف إلى القوة؛ والعدم ينافي الوجود، فليس إمكانه عدمه.

وليس أيضاً إمكانه نفس هويته بوجوه ١:

منها: إنَّ الإمكان يقع بمعنى واحد على ما يخالف هويته وماهيته.

ومنها: إنَّه يعقل الشيء أوَّلاً، ثمَّ يعقل بعده أنَّه ممكن.

وثالثاً: إنّ الإمكان معنى من باب المضاف، والحادث قد لايكون كذلك.

ورابعاً: إنّ إمكان الشيء الصادث صاصل قبل حدوثه، وهويته ليست حادثة قبل الوجود.

۱) ط: لوجوه،

وليس الإمكان أيضاً هو نفس قدرة القادر عليه، فإنّه لابدّ وأن يكون ممكناً حتى يقدر عليه ويصح أن يقال: «شيء كذا غير مقدور عليه» لأنّه غير ممكن. ولو كان الإمكان نفس المقدورية لما صحّ هذا القول، فكأنّه قيل: غير مقدور عليه لأنّه غير مقدور عليه، أو غير ممكن لأنّه غير ممكن \.

وأيضاً، القدرة صفة القادر، والإمكان صفة المقدور عليه؛ ضلا يكونان واحداً.

وأيضاً، لو كان إمكان الشيء عين قدرة القادر عليه أو عين مقدوريته له، لما أمكننا العلم بإمكانه بنظرنا في نفس ذلك الشيء، بل بأن ننظر في حال القادر هل له قدرة عليه أم لا؛ والتالي باطل، لأنّا كثيراً مّا نستدلّ على كون الشيء مقدوراً عليه أو غير مقدور عليه بنظرنا في نفسه هل هو محال أو ممكن، فإذا كان الأمر كذلك لَكُنّا عرفنا المجهولٌ بمجهولٌ؛ وبطلانه لا يستلزم بطلان المقدّم.

فظهر أنّ معنى الإمكان غير معنى كون الشيء مقدوراً عليه وإن كانا لموضوع واحد، لاستلزام كل منهما الآخر؛ إلّا أنّ أحدهما حال الممكن باعتبار نفسه وهو الإمكان، والآخر حاله باعتبار نسبته إلى فاعله.

فإذا ثبت هذا وتقرّر، ثبت أنّ معنى الإمكان غير معنى كون الشيء قابراً! لأنّ القدرة صفة القادر، والإمكان صفة المقدور عليه، فلا يكونان واحداً وهو ظاهر. وحين كون الحادث ممكناً قبل الحدوث، فإمكانه حاصل، فهو إمّا معنى موجود وإمّا صعدوم؛ والثاني باطل، وإلّا فلم يسبقه إمكان. وقد علمت أنّ

١) ط: - لأنّه غير ممكن. ٢) ط: - بمجهول.

٤) ش: - ثبت أنّ معنى... وحين.

٣) دا، ط: بطلان التالي.

الإمكانات بعضها قريبة وبعضها بعيدة \، وأنّه قد يكون للإمكان \إمكان سابق. وليس الإمكان طبيعة تقوم بذاتها، إذ لو كان كذلك لما اتّصف بها شيء، وهو ظاهر.

وأيضاً، لو كان كذلك الكان منعصراً في واحد، لما ثبت من حال المفارق عن المادة. وحينئذٍ ما كان اتصاف بعض الأشياء بإمكان واحد قائم بذاته بنفسه أولى من غيره. ولا يصمع أن يكون شيء واحد تارة يقوم بنفسه وتارة يحدث محله فيحل فيه، لما برهن أنّ المستغني عن المحل لايتصور أن يحل أبداً.

وأيضاً، الإمكان دكما مرّ دمعنى إضافي، والذي يقوم بنفسه ليس بمضاف.

وإذ ثبت أنّ إمكان الشيء ليس مفارقاً عن المحل، ولا جوهراً لا في موضوع، فهو إنن عرض في موضوع؛ فإمكان الحادث الذي سبقه لابد أن يكون في موضوع. ولابد أن يكون ما فيه إمكان الحادث أمراً له تعلق ما بالحادث، إذ ما لا تعلق له بشيء أصلاً فليس بأن يكون فيه إمكان ذلك الشيء أولى من غيره بذلك. فكل حادث يسبقه إمكان وجوده وحامل لإمكانه. وذلك الإمكان الذي للحادثات ليسمى «قوق»، وذلك الحامل يسمى «موضوعاً» و «مادة» و «هيولى» وغير ذلك ك «البدن»، باعتبارات مختلفة: فالموضوع بالقياس للعرض، والمادة للمركب منه ومن الصورة، والهيولى للصورة، والبدن للنفس.

١) ص: .. بعيدة. ٢) ط: الإمكان.

٣) ص: - لو كان كذلك. ٤) ط: - وهو ظاهر وأيضاً... حينئذِ ما.

ه) ط: ـ پنفسه. ۲) مطاط: في محله.

٧) ط: في الحادث.

وربما يطلق المادة للمعنى الأعم فيقال: «كل حادث مسبوق بمادة» ولا حجر فيه؛ إذ لابد في الكل من مادة لا مادة لها، وهي الهيولى الأولى البسيطة، سواء كانت نفس الجسم كما عليه الرواقيون، أو أبسط منه كما عند المشائين، قالوا ': والهيولى لا يصبح حدوثها، وإلاّ لكان لسبقها هيولى أخرى وإمكان آخر فيها فتكون الهيولى المفروضة هيئة أو صورة فيها فلا يكون هيولى وهو محال؛ وأيضاً يعود الكلام إليها ويتسلسل الهيوليات وهو أيضاً محال.

فالحاصل "أنّه لايحدث إلّا ما له قوة وجود في عصولى أو مادة. وذلك الحادث إمّا مع المادة أو عن المادة أو في المادة -كما مرّ.

والحادث يفتقر إلى المادة من وجهين:

أحدهما لأنّ استعداد المادة شرط لوجوده؛ فإنّه إذا كان الفاعل لا يتغير فحدوث المادثات لتغير القابل أو ما في حكم القابل، واستعداده لحصوله بعد أن كان غير مستعد، وإلّا لم يترجح وجوده على عدمه في وقت مخصوص.

والثاني لحاجته إلى المادة في قوامه: إذ قد علمت أنّ ما قوامه بذاته لا مكون حادثاً عندنا.

أمّا النفس الناطقة -التي هي مع المادة لا في المادة -فلا تحتاج عندهم إلّا من وجه واحد من هذين الوجهين، وهو ترجيع الحدوث لاستعدادها. ولكن تحتاج النفس إلى المادة من وجه آخر، وهو اكتساب الكمالات بتوسط علاقة المادة [والحادث عن المادة وفي المادة يحتاجان إلى المادة] أمن كلا الوجهين،

١) از اينجا عبارات شيخ اشراق سهروردي است در المشارح والسلايمات ص ٢٣٩، فقره ١٨٥ با اغتلاف در الفاظ،

۲) المشارع: كان،
 ۲) الماد والحاصل.

٤) ش،مط: عني. ٥) مط:و.

٦) عبارات بين دو قلاب از المشارع والمطارحات من ٢٧١ نقل شده است.

لترجّع الحدوث بحسب الاستعداد وللتقوم؛ إذ كمالات النفس عندهم أعراض قائمة بالنفس، فتكون النفس مادة لها بالمعنى المستعمل هاهنا. وحاجة كمالاتها الذاتية ومقاماتها من جهة واحدة هي الرّجحان ".

وأمّا ما في المادة، ففي تقرّم الوجود يفتقر إلى المادة، لا في تقوّم الماهية. وأمّا ما عن المادة، ففي تقرّم الصقيقة؛ فإنّ المادة جزء من حقائقها الخارجية، كالماء والهواء. إذ ليس الماء الخارجي مجرد صورة المائية، بل الصورة مع المادة؛ والماء الخارجي لايعقل إلّا بالجسم، فالحادث عن المادة يتقرّم حقيقته بالمادة. وهيولي الكائنات الفاسدات واحدة، وإلّا لكان الفاسد فسد مع مادته والكائن حدث مع مادته؛ فحدثت الصادثات دون استعداد سابق، ولتأدّى ذلك إلى تغيّر الفاعل .

واعلم أنّ الإمكان هو ممكنية الشيء لا غير، وهو بمعنى واحد حصل في المبدّع والكائن؛ لكن ما به الممكنية قد تكون نفس ماهية الشيء كما في المبدّعات، وقد يكون صفة أفي قابله وهيولاه إذا عقلت تلك الصّفة عقلت أنّها إمكان وجود الصّورة وما يجري مجراها له أ. وهذا كصحن بيت أو سعة هوض، فإنّه صفة للبيت أو ألحوض إذا أحضر في الذهن وأحضر قدر ما وسعه أمن الرجال أو الماء كان إمكان وجوده أ.

۱) دا:مقوماتها.

٧) المشارع: -إذ كمالات النفس... جهة الرجمان. (ابن عبارات از لضافات معنف است.)

٣) السهارج: لحدث. ٤) طالناد.

پایان کلام سهروردی
 ۲) این مطلب در الأسطار الأربعة ج ۲، ص ۵۳ آمده است.

٧) دا: ـله. (٨) ط: البيت و.

٩) طا: وسمها. ١٠ الأسفار: وجودهم /طا: وجودهما.

ف بهذا ينحل شبهة من يقول: إنّ الإمكان الذي هو قسيم الضرورة والامتناع غير الذي يوجد في مادة الحادثات كما مرّ \.

وكذا ينحل شبهة من يقول ": إنّ الموجود كيف يكون مضافاً إلى المعدوم وإنّ الصفة كالمسحن معنى وجودي والقوة معنى عدمي؟ كان الجواب أنّها بالقياس إلى ما هي إمكان له وقوة عليه معنى "عدمي، والمسحن بالقياس إلى ما هو أيسعه من الرجال لا بالقياس إلى الوجود معنى عدمي. وهذا لا ينافي كونه في نفسه موجوداً: والإمكان الذي قيل إنّه معنى عدمي هو بالقياس إلى نفس الوجود °، وهو الإمكان الذاتي دون القوة الاستعدادية أ. وليس أيضاً يلزم أن يكون كل من المتضايفين موجوداً في الأعيان، كما علمت من قبل.

فثبت أنَّ الإمكان الذي يعدم عند الفعل فهو في نفسه معنى وجودي، فله سبب، ولا محالة يكون حادثاً يسبقه لامحالة إمكان^ آخر وهكذا من غير انقطام.

ثمّ الهيولي إنّما تقوى على أن يكون بالفعل شيئاً بالصورة لا على أن توجد، فإنّها قوة محضة. وإمكان الصورة هو أن توجد لا على أن تصير بالفعل شيئاً، فإنّها هي فعل لا محالة.

١) لين مطب در ١١ تُسطر ١١ رُبعة در اين مبحث نيامده است و ظاهراً از اختصاصات اين تطيقه است.

٣) مط: بمعنى.

٢) ر.ك: الأسطار الأربعة ج ٢. ص ٥٢ تا ٥٥.

٤) الأسطار، دا: ـ هو.

ه) در صحائی نسخه ناقص عمریه که پخط مصنف است جابجایی صورت گرفته است: قسعت اول آن از ص ۷۰ تا ۱۹۲ که آخرین صفحه است و در لینجا پلیان مریباید در اسعت آخر اوراد گرفته، و اسعت آخر آن که از اینجا آغاز میشود از ص ۲ تا ۷۰در قسمت اول مثن صحافی شده است.
 ۲) ش: الاستعداد.

٧) ش، مط: ويسبقه. ٨) ش، ص: إمكاناً.

فاعلم هذه الدقائق؛ فإنّها نافعة جدّاً ولا تجدها مجتمعة في غير هذا الشرح إلّا في كتبي مع لواحق ومشرقيات 'هي العمدة الوثقى والنور الأسنى والحكمة العليا والمعرفة القصيا.

### ♦ [ص ١٨٨، س ١٨] قال: «ونقول: إنّ هذه الفصول التي أوردناها توهم أنّ القوة على الإطلاق قبل الفعل ...»:

المراد بهذه الفصول هي الأحكام المتعددة المذكورة في هذا الفصل من أحوال القوة والفعل. ومنشأ هذا التوقم هو آما آذكر الها هنا من أنّ كل حادث يتقدمه إمكان وجود، وأنّ القوى مبادئ الأفعال، وأنّ القدرة ضرب من القوة؛ وكذا المذكور في بعض المواضع أنّ الإمكان من المراتب السابقة على الوجود فيقال: أمكن، فاحتاج، فأوجب، فوجد؛ وكذا ما توقم بعضهم من تقدّم الماهية على الوجود والجنس على الفصل والمادة على الصورة. ولأجل هذه الأمور على الوجود والجنس على الفصل والمادة على الصورة. ولأجل هذه الأمور الإطلاق قبل الفعل، وإنّ المادة قبل لضج الحكمة وطبخ الفلسفة: إنّ القوة على الإطلاق قبل الفعل، وإنّ المادة قبل الصورة مطلقاً ذاتاً وزماناً ..؛ فجعلوا المبدأ الأول أمراً بالقوة، وتشعّبوا في ذلك إلى مذاهب متفرقة حكاها الشيخ عنهم. واحداهم إلى ذلك ما وجدوا في البذور والنطف أنّها قبل النبات والحيوان؛ ولم يعلموا أنّ الإمكانات والقوى والاستعدادات لايقوم بذاتها، لأنّها والحيوان؛ ولم يعلموا أنّ الإمكانات والقوى والاستعدادات لايقوم بذاتها، لأنّها من حيث هي كذلك أعدام ملكات فلابدً فيها من أمور وجودية هي ذوات بالفعل من حيث هي كذلك أعدام ملكات فلابدً فيها من أمور وجودية هي ذوات بالفعل

١) ط: متفرعات. ٢) ش: ــ هو.

٣) ص: ــما، ٤) مط، ش: ذكر.

ه) ش، ص: مالت. ١ ) ط: الملكات.

لكنَّها عادمة لكمالات أخرى، فنقول:

#### [في أنَّ الفعل مقدَّم على القوة ] `

إنّ الأمر في الأشخاص الجزئية الحادثة كما ذكروه، فإنّ قوة زيد قبل فعله، وإمكانه قبل وجوده؛ إلّا أنّ قوة زيد قائم بوجود عمرو الذي هو أبوه. من فتقدّم القوة على الفعل تقدم ذاتي؛ والتقدم الذاتي أولى بالاعتبار من التقدم الزماني، لأنّ المتقدم بالذات علّة بالذات والمتقدم بالزمان علّة بالعرض \_ كما ستعلم في المقالة السادسة \_ وما بالذات أولى بالاعتبار مما بالعرض. على أنّه لايتحقق قوة إلّا وقد تحقق قبله بالزمان فعل أيضاً وإن كان في شخص آخر؛ ألا ترى أنّ الدجاجة من البيض والبيض أيضاً من الدجاجة، وكل إنسان من نطفة وكل نطفة من إنسان؟! ولا شك أنّ أيضان أولى بالتقديم من النطفة، سواء اعتبر بحسب الزمان أو بحسب الذات أو بحسب الذات الجزئية الفاسدة.

وأمّا الأمور الكلّية والأشخاص المبدعة، فلا شك أنّها لا يتقدّمها قوة ولا إمكان.

وما قيل: إنَّ الإمكان من المراتب السابقة على الوجود، فذلك من جهة ما يكون الملحوظ حال الشيء بحسب نفس ماهيته من حيث هي هي؛ وهي ليست باعتبار نفسها مجعولة ولا متعلقة بشيء أصلاً، بل المجعول بالذات والمفاض

۲) ط: یکون

١) رك: الأصطار الأربعة ع ٢، ص ٥٦ تا ٥٨.

٣) ط: أيضاً. ٤) هن: \_أيضاً.

ه) مط: ـ حيث.

هو الوجود لا غير. فما لم يكن وجود لا يعقل ماهيته؛ لكن إذا تحقق الوجود ذو الماهية من علّة، فللعقل أن يلاحظ المعاني الثابتة له الصادقة عليه لذاته بلا جعل وتأثير، وهي المسمّاة ب«ماهية الشيء». فإذا لاخظها امن حيث هي هي، وجدها في ذاتها لا موجودة ولا معدومة فيصفها بالإمكان، ولا شك أنّ في نسبة الوجود إليها لابد من مرجّح وسبب، لتساوي نسبتها إلى الطرفين، فحكم عليها بعد الإمكان بالحاجة إلى السبب. ثمّ وجدان السبب ما لم يكن موجباً تامّاً، لايمكن حصول نسبة الموجودية إليها، فحكم عليها بالإيجاب بعد الإمكان والحاجة؛ فالوجود بالتياس إليها -أي نسبة الموجودية إليها-متأخر عنها بهذه المراتب.

وهذا لا ينافي كون ما هو الوجود بالحقيقة متقدماً في نفس الأصر، لأنّه الأصل في الموجودية. وأنت تعلم أنّ كلّ ما اعتبر من المعاني والأشياء حصتى نفس القوة والعدم والإضافة حكان حاله بحسب اعتبار نفسه متقدماً على كل شيء بالإضافة إليه؛ وهذا لا ينافي تأخّره عن سائر الأشياء في الواقع.

فإذن، قد ثبت أنَّ الأشياء الدائمة لا يسبقها قوة وإمكان بحسب الواقع، وأنَّ القوة متأخرة عن الفعل بجميم وجوه التأخر:

منها ما علمت أنّها أمر إضافي لا يقوم بذاتها، فيحتاج أن يقوم بجوهر قائم بذاته يكون موجوداً بالفعل؛ إذ الشيء مالم يصر بالفعل لم يكن مستعداً لقبول شيء إذ الليس المطلق لا يوصف بأنّه ممكن.

و منها أنّ الشيء الذي بالقوة لو لم يكن من شأنه أن يخرج من القوة إلى الفعل بل بشيء الفعل فليس هو بالقوة؛ ولا يمكن أن يخرج بنفسه من القوة إلى الفعل، بل بشيء

٧) ش: لاحظتها.

۱) طائر

٣) ش، ص: تأخر.

غيره يكون بالفعل وقت كون ذلك الشيء بالقوة.

ثمّ ذلك الشيء إن لم يكن بالفعل أبداً فلابدٌ لصيرورته بالفعل بعد القوة من مُخرِج آخر، يخرجه من القوة إلى الفعل؛ وبنقل الكلام إلى ذلك المخرِج أيضاً حتى ينتهي إلى أمر هو بالفعل دائماً. وكثيراً مّا تكون القوة تخرج إلى الفعل بشيء من ذلك الفعل أو من نوعه موجود قبله بالزمان، كالحار يسخّن فيوجد منه حار، والبارد يبرّد فيوجد أبارد، وكالنار يحصل منها نار، والإنسان يولد منه إنسان؛ فيكون ما بالقوة حمع كونه مقارناً لأمر بالفعل ليس من جنس فعليته عملاً عرف من أمر يكون من جنس فعليته بل من نوعها. ففي النطفة مثلاً قوة مقارنة لصورة معدنية تقوم بها ليست من جنس فعليتها، وأحم من عن صورة حيوانية هي من نوع الفعل؛ وكذا الحكم في البدر والشجرة التي يحصل منه. فليس كون القوة أسبق زماناً من الفعل أولى من كون الفعل أسبق زماناً من الفعل أولى من

فهذان وجهان في تقدم الفعل على القوة أعني ما بالطبع وما بالزمان.

و من تلك الوجوه التقدم في المعرفة والحد؛ وهي الوجود الذهني، فإناً نعرف الفعل لذاته ولا نعرف القوة ولا نحدّه [لا بالفعل؛ فإنك تحد المربع بأنّه سطح تحيط به أربعة ٢ خطوط مستقيمة متلاقية بزوايا قوائم، ولا تحتاج في تحديده إلى ذكر القوة وتعقّله، ولا يمكنك أن تحدّ القوة على التربيع إلّا بذكر

۱) ط: +منه. ۲) ش، ص: متأخر،

٣) مط: أو.

٤) ش، ص، دا: البزر. («بذر» و «بزر» هر در در لفت آمده است.)

ه) مط: \_أولى من... زماناً. ٢) ط: لا يحدّه.

٧) مط: الربعة.

المربع أو تصوّره؛ فيتوقف معرفة القوة على الفعل، دون العكس.

ومنها التقدم بالشرف والكمال؛ فالفعل وجود والقوة عدم، والفعل كمال والقوة نقصان؛ والكمال والخير في كل شيء من أفراد الفعل والوجود، والنقص والشر من أفراد القوة والعدم. إذ الشرّ وهو عدم شيء أو عدم كمال الشيء إمّا بالذات أو بالعرض؛ والشر بالذات ومن كل وجه لايمكن وجوده. إذ لو وجد لكان من حيث كونه موجوداً خيراً لا محالة وقد فرض شرّاً محضاً، هذا خلف. فالشرّ المحض لا وجود له، بل الموجود من الشرّ شرّ بالعرض؛ لأنّه إمّا عدم كمال لما من شأنه أن يكون له كالقوى التي هي أعدام الملكات كالجهل البسيط والضعف والتشويه في الخلقة، وإمّا لأنّه سبب مناف للخير كالجهل المركب والظلم والغم والألم الذي هو إدراك المنافي.

واعلم أنّ أعظم الشرور الواقعة في هذا العالم هو الألم، لأنّ الإدراك وإن كان من أفراد الوجود - كما تقرّر - والعلم متحد مع المعلوم كالوجود مع الماهية، فإدراك المنافي يكون وجود المنافي ومن أفراده: لكن هذا الإدراك إن كان علماً حصولياً ذهنياً كان وجود المعنى المنافي في النفس، وإن كان علماً حضورياً كان وجود العين المنافي في النفس، كالألم الحاصل من تفرق الاتصال في الدنيا وفقد العلوم والكمالات للمدرك لها في الآخرة.

وبالجملة، «الألم» عبارة عن وجود العدم للنفس، ووجود كل أمر هو تأكّده؛ فهذا الوجود من أفراد ماهية العدم الذي هو الشر، ولهذا يكون أشدّ شرية من نفس الأعدام التي لا يتعلق بها إدراك من صاحبها.

١) در الأسلاد الأربعة ج ٣، ص ٥٠ أين مطلب را تحت عنوان «وهم واندفاع» أورده است.

٢) ط: . علماً.

والحاصل: إنّ أكثر الشرور الواقعة إنّما هي في الأمور التي مشوبة بعدم أو قوة: ولو لم يكن في الوجود أمور معها أو منها أو فيها ما بالقوة، لكانت الكمالات والغايات ضرورية حاصلة للأشياء موجودة لها ' بالفعل'، فلم يكن شراً "بوجه من الوجوه.

وممّا ذكرناه ظهر لك أنّ القوة على الشرخير من فعله، والخير بالفعل خير من القوة عليه، لما علمت أنّ وجود كل شيء تأكّده وكماله؛ فكمال الشرشرَ من نفسه. وأمّا الخير فلا شك أنّ كونه بالفعل خير من القوة عليه، لأنّ قوته عدمه ونقصه.

وقوله: «قد علمت حال تقدم القوة ...»، تأكيد لما ذكر صريحاً وتصريح لما علم ضمناً، فإنّه قد علم أنّ القوة مطلقاً بعد الفعل مطلقاً. وأمّا القوة الجزئية فيتقدم زماناً على الفعل الذي هي بالقياس إليه؛ ولكن قد يتقدم عليه فعل مثل فعلها أو مجانس له تقدماً بالطبع وبالزمان أيضاً؛ وقد لايتقدم، كالحيوان التولدي والنباتات المتكونة من غير مبدأ من نوعها أو جنسها. ولكن لابد في كل من القبيلين أمن تقدم فعل على قوة جزئية تقدماً بالذات، ومن مقارنته لها في الزمان، به يخرج تلك القوة إلى الفعل. وقد مرّ أنّ القوة لاتقوم بذاتها، بل بفعل؛ ومتى لم يكن فعل محض لم يمكن أخروج شيء من القوة إلى الفعل. فقد علمت أنّ الفعل مقدم على القوة بوجوه كثيرة؛ بالحقيقة وبالذات، وبالطبع، والزمان، وبالحد والعلم، وبالشرف والكمال.

٢) ط: \_بالفعل.

۱) دا (هامش)، ط:معها.

٤) دا: القسانين.

۴) مطاشر. ۵) طائم یکن.

#### [إثنارة إلى أقسام الوجود]

اعلم أنّ الوجود ينقسم ١:

إلى ما بالفعل من جميع الوجوه بحيث لا يشوبه <sup>٢</sup> قوة وإن فرض انتفاء جميع ما سواه؛ وهذا شأن الأول تعالى.

وإلى ما لا يقارنه قوة أصلاً في الواقع، ولكن للذهن أن يلاحظ ذاته عند رفع غيره عنه؛ وهذا شأن عالم عِلم الله وصور قضائه ولوحه وقلمه، وليس هذا في تنزّه الأوّل جلّ اسمه.

وإلى ما يقارنه القوة لا من قبل ذاته وحقيقته، بل من قبل كمالات وجوده، كالنفوس الفلكية.

وإلى ما هو بالفعل في وجوده تارة وبالقوة أخرى، كالصور والنفوس الحادثة.

وإلى ما يكون فعليته هي كونه بالقوة، فيكون قوة على كل شيء وإليها تنتهي جهات القوة والاستعداد، كما إلى الواجب تنتهي جهات الفعل والكمال أ.

[لو لم تكن الهيولي والحركة ما صحَّت اللَّانهاية في الممكنات]

فانظر إلى حكمة الصانع والرحمة الإلهية واقضِ آخر العجب: لمّـا <sup>°</sup> كـان غير جائز أن يقف جوده <sup>٢</sup> على حد متناه يبقى وراءه الإمكـان الغير المـتناهي، وجدت منه الهيولى ذات قوة غير متناهية في الانفعال، كما له قوة غير متناهية -

این مطاب از قددارج و قسطار مانده می ۲۲۷ نقل شده است.

٢) المشارج لايقارك. ٢) ط: من.

٤) بایان آنهه از سهروردی نقل شده است با اختلافاتی در الفاظ.

ه) دا،ط؛ ولئا، 💎 🦍 ش؛ وجوده.

في الفعل. وكان لابد أيضاً في تجدد الفيض وحدوث الحوادث من الصور والنفوس -سيّما الإنسانية -من تجدد أمر ما يكون نحو وجود المو التجدد والانقضاء ويكون حدوثه عين البقاء؛ فوجدت أشخاص جرمية دائمة الصركة الذاتية والوضعية الدورية لأغراض علوية يتبعها استعدادات غير متناهية، تنضم إلى فاعل غير متناه في الفعل وقابل غير متناه في الانفعال؛ فينفتح باب نزول البركات ورشح الخير الدائم في الآزال والآباد.

ولو لم تكن الهيولى والحركة، سا صحت اللّانهاية في الممكنات؛ فإنّ الأجسام متناهية العدد والمقدار، والعلل والمعلولات واجبة النهاية، ولا يحصل من العدد المتناهي والجهات المتناهية إلّا أمور متناهية، وكان ينقطع الفيض وينبت الوجود على ذلك المبلغ وقفاً عنده؛ فبقي في كتم العدم أصور جمّة غير متناهية، وبقي الإمكان على غير المتناهي من غير أن يخرج واحد منه من القوّة إلى الفعل. فواجب الوجود نظم النظام ورتّب الأكوان والأجسام وحفظ نظامها باللّانهاية في الحادثات، وكان أشرف الحادثات المتعلقة بالمواد هي النفوس الناطقة.

وكان غير جائز خروج الممكن منها دفعة دون الأبدان ولا مع الأبدان، لتناهيها عدداً ومقداراً؛ فبحسب الاستعدادات حصل من واهبها قرناً بعد قرن راجعة إلى ربّها إمّا سعيدة متنعّمة إذا كملت، أو شقية معذّبة إن نكست رؤوسها.

\* \* \*

۱) ط: وجوده.

#### فميل (الفميل الثالث)

### [في النَّامُ والنَّاقص وما فوق التَّمام وفي الكلّ وفي الجميع]

الموجود إمّا تام وإمّا ناقص. والتام إمّا فوق التمام، أو لا؛ والناقص إمّا مستكف، أم لا. و «التام» في كل شيء هو الذي حصل له جميع ما يليق به أن يكون حاصلاً له؛ و «الناقص» ما ليس كذلك، بل يحتاج إلى شيء يتمّه و وكمّله.

ثمّ «التام» إن كان مع ذلك من جنس كماله ما فضل عنه إلى غيره ، فهو «فوق التمام»؛ وإلّا فهو «تام» فقط.

و «الناقص» إن لم يفتقر في تمامه وكماله إلى سبب منفصل عن ذاته وعن مقوّماته وأسبابه الذاتية، فهو «المستكفي»؛ وإن احتاج فيه إلى سبب مباين خارجي، فهو «الناقص الغير المستكفي».

۱) ط:\_فصل،

۲) با: یتنمه.

التام يناسب ما بالفعل، والناقص يناسب ما بالقوة؛ ولهذا ذكر هذا الفصل المشتمل على التام والناقص بعد الفصل المشتمل على القوة والفعل.

وهذه المعاني مما يتصوّر كلّه أو بعضه في أكثر الأنواع بحسب حيثياتها وصفاتها من الكميات والكيفيات وغيرها بوجه من الوجوه؛ إلّا أنّ الحكماء استعملوا هذه الأقسام الأربعة في طبيعة الوجود والموجود بما هو موجود.

قالوا: «التام» هو الموجود ألذي حصل له القسط من الوجود الذي يليق به، وأفضل ضروب الوجود كمال الوجود المتصور أفي حقه بالفعل من غير تراخ وقوة  $^1$ . و «فوق التمام» هو الموجود الذي وجوده أفضل ضروب الوجود ومع ذلك يفضل عنه الوجود الفائض على سائر الأشياء. و «الناقص المطلق» هو الذي ليس له كمال وجوده الذي ينبغي له، بل يحتاج إلى مكمّل يخرجه من القوة إلى الفعل.

وأمّا المكتفي فهو الناقص الذي يحصل له الكمالات شيئاً فشيئاً وكمالاً بعد كمال إلى لانهاية من علل وجوده ومقوّمات ذاته. ولا يلزم أن يكون هذا الاستعمال وطريق النقل من معنى آخر سابق، بل بطريق إطلاق الأعمّ على بعض أفراده بأن يكون الكمية أو العدد أو الزيادة المفهومة من لفظ التام والمعتبرة في حده؛ وكذا القصور والقلّة والنقصان المفهوم من لفظ الناقص ما هو أعم من ما هو بالذات أو بالعرض أو بالحقيقة أو بالاعتبار. وهذا أولى من أن يكون لهذا اللفظ معاني مختلفة بعضها قبل وبعضها بعداً.

٢) دا: ــ وأفضل شيروب... الوجود.

ط: \_وأفضل شيروب... تراخ وقوة.

٦) ش، ص: \_أو الزيادة.

۸) مط: \_قبل.

١) ط: ـ الموجود.

۳) دا: پتمبور.

ە) ش،مى:+ىكىن.

٧) مط: ـ من لفظ التام... بالذات أن بالعرض.

۹) ش، ص، دا، مط: \_ بعد.

ويقع فيه انتقالات من بعضها إلى بعض، كما ذكره الشيخ من أنّ التام كان مستعملاً أوّلاً في ذوات العدد والأعداد فيقال: هذا تام الأعضاء؛ شمّ في الكم المتصل والمتصلات فيقال: هذا تام القامة باعتبار ما يعرضه من العدد من الأشبار والأذرع؛ ثمّ في القوى والكيفيات فيقال: هذا تام القوة وهذا تام البياض؛ ثمّ في أصل الوجود بما هو وجود مطلق فيقال: هذا تام الوجود باعتبار أن قد حصل له جميع ما ينبغي له من الوجودأو جميع ما ينبغي لموجود على الإطلاق، كأنّ للوجود أنحاء وآحاداً امتعددة وهماً أو فرضاً أو مجازاً، والكل حاصل له ابتداء؛ فهذا صفة الواجب، والذي قبله صفة المفارقات العقلية. والناقص بإزاء كل من هذه الأفراد.

والحكماء إذا استعملوا التام أو الناقص أرادوا به المعنى الأخير، لأن موضوع أحكامهم وعلومهم هو طبيعة الوجود بما هو وجود، لا أنّ فيه نقلاً من معنى مخالف لهذا المعنى إلى هذا المعنى. فالمعنى واحد، والتفاوت إنّ ما وقع بتفاوت الأقسام في الموضوعات والموصوفات لا غير؛ ألا ترى أنّ لفظ «الكمال» يستعمل بمعنى واحد في كل ما يتم به الشيء مع أنّه يختلف أفراده غاية الاختلاف؟! فكمال الجرهر جوهر، وكمال العرض عرض، وكمال الأسود سواد، وكمال الحار حرارة، وكمال الأعمى عمى، وكمال الحيوان نفس درّاكة، وكمال السفينة ربّان، وكمال المدينة العادلة سلطان عادل، وهكذا.

و إطلاق «الكمال» على هذه الأمور الغير المحصورة ليس بطريق النقل أو التشبيه، بل على الحقيقة الأصلية، إلّا أنّه قد يكون معنى مجازي لشيء جزءاً لمعنى حقيقي لشيء آخر؛ فالمقدار والعدد المعتبر في معنى الكمال ليس

۱) ط: آحاد

مأخوداً فيه على وجه الحقيقة، بل على الوجه الشامل للموجود والموهوم والمشبّه وهماً صادقاً أو لا، تشبيهاً قريباً أو لا، وذلك كما يوصف القوى بالزيادة والنقصان والتناهي واللّاتناهي باعتبار متعلقاتها من الآثار والأفعال، فيقال: الواجب تعالى غير متناهي القرّة والقدرة مع كونه في غاية التنزّه عن الكمية والكثرة.

وبالجملة، حمل اللفظ على المعنى الأصلي الحقيقي إذا أمكن فهو أولى، وإرجاع المعاني المختلفة إلى معنى جامع أليق بالحكمة وأحرى. شمّ الخوض والإمعان في بيان المعاني اللغوية والعرفية ليس من دأب الحكيم وعادته، لأنّ مبناها على الظنون والتخمينات. ومن هذا القبيل ما ذكره الشيخ من أنّه "لمّا كان التمام يلزمه التناهي إلى غاية ونهاية، فيكون للشيء التام أوّل ووسط ونهاية ويكون ذا عدد البنّة.

فالجمهور لايقولون بعدد أو ذي عدد هو أقل من ثلاثة أنه تام، ولا أيضاً أنّه كل أو جميع. فالثلاثة إنّما صارت تامة لأنّ لها مبدأ ووسطأ ونهاية. وأمّا الاثنان، فهو ناقص من جهة فقد أحد الأصور الثلاثة فيه: فإن اعتبرا مبدأ ووسطأ ، فلم يكن ذا نهاية، فيكون ناقصاً من جهة فقدان ما هو نهاية له؛ وإن اعتبرا مبدأ ومنتهى، فلم يكن ذا وسط؛ وإن كانا وسطأ ونهاية، فلم يكن ذا ابتداء. فهو ناقص لفقد أحد من مذه الأمور التي يجب أن تكون في العدد التام. ثمّ الواسطة يجوز أن تكون وإحداً أو أكثر، قليلاً كان أو كثيراً؛ لأنّ جملتها

١) دا: غير صادق. ٢) ط: -إنا أمكن قهر.

٢) ش، ص: ــ أنَّه. ٤) مط: لعدد.

ه) دا، ط: اعتبر. ۲) ط: وسط.

٧) ط:اعتبر. ٨) ش: ــمن.

في أنّها واسطة كشيء ا واحد.

وأمّا المبدأ والنهاية، فلا يجوز أن يكون شيء منهما في كل عدد تمام إلّا واحداً لا غير؛ فلايكون لعدد واحد مبدآن ولا منتهيان، إنّما جاز ذلك لعددين مختلفين. فكون العدد ذا مبدأ ونهاية وواسطة هو أقصى ما يمكن أن يقع في مراتب هذه الأمور وأتمّ ما يرجد فيه هذا الترتيب، ولم يمكن وجودها مجتمعاً إلّا في الثلاثية لا فكل عدد خاص فوق الاثنين له هذه التمامية من غير مزية لبعضها في بعض، فإنّ تفاوتها في كون الوسط في بعضها أكثر وفي للعصبها أقلّ ليس تفاوتاً في شيء من هذه المعاني؛ فإنّ كون الوسط كثيراً لا يوجب كونها أتم وساطة، ولا أيضاً كونها قليلاً يوجب أن يكون أضعف توسطاً، بل الكل في درجة واحدة من معنى التوسط وفي كونها واقعة بين طرفين مجاورين لها.

وهذه التمامية - كما مرّ - إنّما تتصوّر في طبيعة عدد مخصوص بما هي طبيعته؛ وأمّا من حيث طبيعة العدد على الإطلاق فلا تمامية لها أصلاً، إذ لا نهاية لها، إذما من عدد إلّا وأمكن فوقه عدد آخر يشتمل من جنس وحداته مالم يوجد فيه؛ فالعشرة تامة في العشرية، ناقصة في العشرينية وغيرها ممّا فوق العشرية.

#### [استعمال آخر للفظ «التام» و «الناقص» و «الزائد»]

واعلم أنَّ لأهل الحساب استعمال آخر للفظ التام والناقص والزائد: فالتام كل عدد يكون كسوره الصحيحة مساوية له، كالسنة؛ فإنَّ له نصفاً هو الثلاثة،

١) مطالشيء. ٢) طا الثلاثة.

٣) ش، مط: - في. ٤) مط: - كونها أتمّ.. يوجب.

ە) مىرىدا: +ھو.

وتُلثأ هو الاثنان، وسُدساً هو الواحد، والمجموع سنة لا غير. والناقص 'كل عدد يكون كسوره أزيد منه، كالاثني عشر. والزائد؟ ما هو بعكس الناقص؟، كالسبعة والثمانية أ.

ثمّ هاهنا بحث؛ وهو أنّ التام عند الحكماء ـوهو الذي يوجد له من الوجود ما يليق به ولا يكون شيء ممّا يمكن له مفقوداً عنه -إن كان من شرطه أن يكون ذلك له لذاته لا يسبب الغير، فلم تكن المفارقات العقلية تامة؛ وإن كان ذلك أعـمّ مما يكون لذاته أو° بسبب الغير، فلم يكن فوق التمام مختصاً بـالواجب ـجلُّ . ذكره ـ فإنَّ كلاً من العقول يفيض عنه الوجود على غيره. فكما أنَّ كلاً منها مرجود بالحقيقة وإن كان بسبب البارئ، فكذلك كل منها فاعل بالحقيقة بإفادة البارئ إيّاها.

والعجب من جماعة من المتأخرين قالوا بتوحيد الأفعال وأن لا مؤثّر في الوجود إلَّا الله، ولم يقولوا بتوحيد الوجود؛ ولا يمكنهم إدراك هذا التوحيد كما عليه العرفاء الكاملون، فإنّه مدرك عزيز المنال، حيث إنّ هذه الوحدة لا تنافى كثرة الوجودات المتخالفة المقائق والذوات.

فالأولى أن يراد بالتام وفوق التمام المعنى الأعم، ويكون كل منهما حاصلاً في الواجب وما يتلوه من خلفاء الله ومقرّبيه؛ كما أنّ الموجود شامل لهما، لكن على وجه الشدة والضعف. قال الله تعالى: ﴿ إِنِّي جُاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ٧، والخليفة نائب للمستخلف يفعل ما يفعله لكن على وجه أضعف، وإلَّا

٧) من: الناقص،

<sup>2)</sup> ط: - والثمانية.

٦) ش: يدرك.

١) ص: الزائد.

٣) ص: الزائد

ہ) طائق

٧) سررةبقره، أية ٢٠

لم يكن خليفة. فشأن العقول القادسة إفاضة فاضل وجودها على ما تحتها بعون الله وقرّته، فهي أيضاً فوق التمام مع أنّها دون الأوّل بما لا يحيط به عقل.

# ♦ [من ١٨٩.س ١٢] قال: «ولفيظ التمام ولفيظ الكل\ ولفيظ الجميع تكاد أن يكون متقاربة المعنى لكن التمام ليس من شرطه ...»:

هذا القول - إلى آخره - واضح المعنى غنيّ عن الشرح؛ على أنّه ليس فيما اشتمل عليه من المعاني كثير فائدة يعتنى بها ويليق إيرادها في هذا العلم الذي بالحريّ أن يذكر فيه خفيات العلوم الإلهية ودقائق المعارف الربانيّة ، ممّا خصّ به الأولياء الكاملون والحكماء الشّامخون الراسخون في العلم والحكمة، الآخذون علومهم من مشكاة النبوّة والإعلام ونور الوحي والإلهام بقرة الفكر والبرهان وقدم السلوك والإيمان.

وكأنّ الشيخ في اعلى الله قدره أراد أن يبسط في الكلام هاهنا جرياً على عادته في المنطق وغيره من كتب الشفاء من إيراد المقاصد على سبيل البسط والتفصيل والشرح والتطويل، ولم يحضره في الإلهيات مثل ما في غيرها: فأورد فيها أموراً غير مهمة جمعها مع ما عنده من الأصول المهمة، ليحصل من المجموع كثرة وحجم. ومن القبيح للمتكلّم في هذه العلوم أن يطوّل في إيساغوجي وباب قاطيفورياس وباريرميناس ونحوها حتى الشعر والخطابة من الصناعات الخمس، ثمّ إذا جاء ووصل إلى عظائم الأمور وحقائق الأسرار والأنوار التي هي الغاية القصوى والعمدة الوثقي، قصّر ووقف وأهمل في إيراد

٢) ط: البرهانية.

كثير من المهمّات فيها، وأخطأ في بعض ما أورده من المواضع والأبواب التي لا . يسغد الإنسان إلّا بإصبابة الحق فيها ودرك الصنواب.

ويجب على الحكيم أن يكون أكثر اعتنائه بالأمور السهمة؛ فإن اتفق الضووج له إلى أمور غير مهمة، كان باعثه تحقيق القدر المهم وتعيينه لطالب السعادة. وكان سقراط معلم أفلاطن الإلهي مع جلالة شأنه في العلم والعرفان وسمو مكانه في الحكمة والبرهان مقتصراً على الملوم الإلهية مقصراً في التعليميات وغيرها، معتذراً في آخر عمره براتي كنت مشتغلاً بأشرف العلوم» علماً منه بأنّ ذلك هو الذي يصير به الإنسان مستحقاً لاسم الحكمة متعظماً في الملكوت زينة للعالم العلوي صائراً من المقربين وأصحاب الارتقاء خليفة الله في الأرض والسماء.

. . .

۱) مط: لا يستعد

۲) ش: تعینه.

۲) این مطاب را سهروردی در همشارح و همخارجات ص ۱۹۸ از قول ساتراط نال کرده است.

٤) ط: رتبة العالم.







### المقالة الخامسة

## [في تحقيق وجود الكليات وأحوال الماهيّات]

الغرض في هذه المقالة تحقيق وجود الكلّيات وأحوال الماهيات ـوهي الأمور التي يعرضها العموم والاستراك فرضاً أو تحققاً بالقوة أو بالفعل وأحكام كل واحد من أقسامها الخمسة من النوع والجنس والفصل والخاصة والعرض العام ونحن حقبل الخوض في شرح الفصول حنذكر بعض القواعد والفصول المحتاج إليها في هذا الباب ممّا ذكر الشيخ بعضها في إيساغوجي، مورداً إيّاها على وجه التلخيص؛ ليكون تذكّره معواناً اعلى التحصيل، موجباً للتسهيل لمن وفق له والتيسير على الطالب البصير لما خلق لأجله، وهي هذه:

[في بعض الأصول المحتاج إليها في هذا الباب] الأوّل [في أنّ الماهية موجودة بالعرض]

١) ط: تذكرة ومعيناً.

إنّ الموجود من الأشياء إمّا إنّيات أو ماهيات. والوجود ـ كما علمت ١ ـ ليس مجرد المعنى الانتزاعي، وأنّه الموجود بالحقيقة أمر بسيط ليس بكلّي ولا جنس ولا نوع ولا عام ولا خاص ولا جزئي مندرج تحت ذاتي لبساطته.

وأمّا الماهية، فالمراد بها المعنى الكلّي والمفهوم الذي من شأنه أن تعرضه الكلّية وأقسامها إذا كانت في الذهن.

وقد اختلف في أنّها هل هي موجودة أم لا: والفلاسفة على أنّها موجودة، والمتكنّمون على أنّها غير موجودة، ولكل من الطرفين دلائل وحجج. والحق عندنا أنّها موجودة بالعرض تابعة للوجود في الجعل والموجودية، إذ المجعول بالذات والصادر بالحقيقة ليس إلّا أنحاء الوجودات وهي الموجودة بالذات؛ لكن كل وجود يصدق عليه ويتحد به عدة من المفهومات، بعضها في مرتبة الهوية الوجودية ويقال له «الذاتي» مشتركاً كان أو مخصوصاً، وبعضها في مرتبة متناخرة عنها ويقال له «الداتي» عاماً لكان أو مخصوصاً،

## الثاني [في أقسام الماهية من البسيطة والمركبة]

إنَّ «الماهية» قد تكون مركبة وقد تكون بسيطة: والمركبة هي التي إنَّ ما تلتم عنه الله عنه أمور؛ والبسيطة ما لاتكون كذلك. ولابدٌ من الاعتراف بثبوته وتحققه، وإلَّا لتركبت كل حقيقة من أجزاء لا نهاية لها بالفعل؛ ومع ذلك فلابدٌ لها من البسيط، لأنَّ كل كثرة -سواء كانت متناهية أو غير

متناهية ـفإنّ الواحد فيها موجود أ، فإن كان بسيطاً فذاك، وإن كان صركباً فلم تكن الكثرة مشتملة على الواحد.

والإيراد عليه بأنّ الكثرة لابدّ من واحد من جنس الواحدات التي تألّفت هي منها إلّا الواحد الحقيقي؛ ككثرة الأعضاء في الحيوان لابدّ لها من عضو واحد، ويجوز أن يكون كل عضو مركباً من عدة أشياء غير أعضاء، فلابدّ فيها من واحد من نوع تلك الأشياء التي هي غير الأعضاء والأجزاء الأولية؛ ويجوز أيضاً أن يكون كل واحد منها أيضاً مركباً من أشياء أخر، وهكذا بالغاً ما بلغ غير منته إلى واحد هو بسيط حقيقي.

مندفع بأنَّ بطلانه أوضع، لأنَّ الأجزاء الغير المتناهية إذا كانت متداخلة كانت مترتبة ترتيباً ذاتياً ٢، فيجري فيها براهين إبطال التسلسل من التطبيق، والتضايف، والحيثيات، وذي الوسط والطرفين، وغيرها.

فظهر أنّ البسيط موجود، سواء كان جزءاً لشيء "أو لا: مثاله ذات البارئ وماهيات الأجناس العالية وطبائع الفصول البسيطة ـكما سيأتي تفصيلها.

## الثالث [في أنّ البسائط من الماهيات هل هي مجعولة أم لا]

إنّ البسائط هل هي مجعولة أم لا؟ المشهور عند الجمهور من توابع المشائين أنّها غير مجعولة، بل المجعول صيرورتها موجوداً أو شيئاً آخر. واستدلّوا عليه بأنّ السواد لو تعلقت سواديته بغيره لم يكن السواد سواداً عند

١) ش: منجرداً. ٢) ط: ــ ذاتياً.

٣) ش: للشيء. ٤) با: موجودة.

فرض عدم ذلك الغير، وهو محال؛ لأنّ السواد في حد نفسه سواد، سواء فرض معه غيره أو لم يفرض \.

والإيراد عليه في المشهور بوجهين:

الأوّل بطريق النقض، وهو أنّ السواد كما أنّ له حقيقة فكذلك الوجود وكل ما فرض أنّه المجعول والأثر؛ فإن امتنع أن يكون السواد في كونه سواداً مجعولاً، امتنع أن يكون الوجود في كونه وجوداً مجعولاً. فيلزم أن يكون لا حقيقة السواد مجعولة ولا وجوده مجعولاً، فلا يكون السواد الموجود مجعولاً أصلاً؛ هذا خلف.

وإن قيل: إنّ المجعول هاهنا هو اتصاف الماهية ـكالسواد ـبالوجود أو انضمام الوجود بها.

قبل: إنّ هذا أيضاً مخالطة، لأنّ ذلك الاتصاف أو الانضمام -أو أيّ ما شئت ـ له حقيقة وهي أيضاً غير مجعولة، وبالجملة، كل ما يغرض مجعولاً فله حقيقة، سواء كانت بسيطة أو مركبة من البسيطة؛ فإن عقل أن يكون بعض البسائط مجعولاً فليعقل في سائرها، وإلّا فلا.

وربما يجاب عن هذا بوجه دقيق حاصله يرجع إلى الوجه الشائي من الوجهين في دفع أصل الاستدلال؛ وهو أنّ المجعول بالذات ليس شيء من الماهيات والوجودات بسيطة كانت أو مركبة -، بل هو حالة ارتباطية بين الماهية والوجودية ٢ : فلا السواد مجعول ولا الوجود مجعول، بل المجعول صيرورة السواد موجوداً أو اتصافه به، لا بأن يجعل نفس الصيرورة بحقيقته ٣

٢) ما: الرجود.

<sup>.</sup> ٦) قائمطة أم لات

۲) معا: – بحقیقته.

التصورة أ، بل بما هي نسبة. وفرق بين كون الشيء شيئاً وبين كونه نسبة شيء إلى شيء، لأنّ الملحوظ بالذات في الأوّل هو نفسه وفي الثاني هو الطرفان. والنسبة على أنّها نسبة ليست مقصودة ولا ملحوظة بالذات، بل بالتبع. وهذا كالفرق بين المرآة والمربي؛ فالمرآة بما هي مرآة آلة للنظر والملاحظة، وليست حينئذٍ مرئية ولا ملحوظة بالذات، فإذا نظرت إليها والتفت بها صارت حينئذ مرئية وانسلخت عن كونها مرآة.

وهكذا الفرق أيضاً بين التصور والتصديق، فإنّهما من الكون الذهني؛ إذ التصديق في قولك: «زيد كاتب» ليس عبارة عن تصور زيد وثبوته، ولا عن تصور الكاتب وثبوته الذهني، ولا أيضاً عن تصور نسبة الكتابة إلى زيد وثبوتها، ولا أيضاً عبارة عن التصورات الثلاثة جميعاً وحصولها في الذهن؛ لأنّ جميع هذه الأقسام من باب التصور، وليس من التصديق، بل التصديق عبارة عن إدراك أنّ زيداً كاتب وصيرورته كاتباً، بأن يكون الطرفان ملحوظاً بوجه ارتباط أحدهما بالآخر بأن تكون النسبة متصورة بالعرض أي على وجه هي نسبة متصور وإلى المتصور لا يمكن أن تكون متصورة، وإلّا انعزلت عن كونها نسبة. وذلك كالمعاني الصرفية إذا أسند أو أسند إليها، صارت معنى السياً.

وبالجملة، فحال المجعول في الخارج عند المشائين كحال المصدّق به في الذهن، بأن يكون أثر الجاعل هو الهيئة التركيبية على الوجه الذي قررنا. هـذا

١) ش، ص: «التصورة، ظاهراً «المتصورة» است. ٢) ط: النظر.

٣) ش: فإنَّها. ٤) ش، من: ملحوظة.

ه) طنمتصورة. ٢) مطنمن.

غاية ما تقرر به طريقتهم. وأنت تعلم أنّ هذا التصوير وإن كان صحيحاً، والجعل بهذا المعنى وإن كان واقعاً في كثير من الأفعال الصناعية والإدراكات الذهنية و في جعل المركبات الخارجية وصيرورة للإيمضها بعضاً بعد تحقق البسائط، والكلام في جعل الحقائق ابتداء. فالتصديق مثلاً وإن لم يكن عبارة عن تصور الأطراف لا البعض ولا المجموع - إلّا أنّه لابد فيه من تصورات سابقة حتى يمكن هذا الإدراك التصديقي على الوجه المذكور؛ وكذا الصبغ وإن لم يكن عبارة عن جعل الكرباس ولا عن جعل اللون، ولكن لابد من وجودهما حتى يجعل أحدهما الآخر.

وذهبت أخرى إلى أنَّ الماهيات مجعولة دون الوجودات ودون الحالة التركيبة:

قالوا: ليس أنّ الجاعل يجعل العاهيات إيّاها "، بل يجعلها فقط؛ بمعنى أنّ الأثر المترتب على الجاعل نفس الماهية، لا صيرورتها موجودة ولا الوجود، بناء على أنّ الوجود ليس أمراً حقيقياً زائداً على نفس صيرورة الماهية وكرنها بالمعنى المصدري، فلا يصلح أن يكون الصادر هو ولا الاتصاف به، لما " ذك نا.

والذي يقال: «إنّ السواد سواد مع قطع النظر عن جعل الجاعل» حقًّ، ونحن نقول به، إذ الذاتي غير معلل؛ لكن كلامنا في أنّ نفس السواد مجعول. ولا منافاة بين كون السواد بنفسه مفتقراً إلى الغير، وفي كونه سواداً أو لوضاً غير

۲) ش:مبیرورته.

٤) دا (مامش)، ط: فلا يصحّ.

۱) ط: ـ و.

۲) دا، ط: موجودة.

ه) ش، مط: کما.

مفتقر إليه.

وإلى هذا المذهب ذهب الإشراقيون كالشيخ المقتول وأتباعه وكل من أتى بعدهم والمتأخرون إلّا القليل منهم. وهو أيضاً سخيف أسخف من الأوّل ـ كما ستعلم.

بل التحقيق عندنا أنَّ المجعول بالذات ليس الماهية ولا اتصافها بالوجود: أمّا الماهية، فلأنّها لو تعلقت بالجاعل، لما أمكن لنا تعقّل شيء من الماهيات المجعولة إلاّ مرتبطة بجاعلها المشتمل على تعقّل الجاعل وكيفية جعله؛ بل يلزم أن يكون المجعول من المفهومات\ الذاتية والمقوّمات التي لايمكن تعقّل الشيء إلاّ بها، وأن يكون جميعها من مقولة المضاف، وكون ماهية واحدة تحت مقولتين بالذات، والتوالي بأسرها باطلة، فكذا المقدم.

وأمّا الاتصاف، فلما مرّ.

بل المجعول بالذات جعلاً بسيطاً هو الوجود؛ إذ هو الموجود بالذات، والماهية مجعولة بالعرض كما هو موجودة بالعرض. ولا يلزم هاهنا شيء من المغاسد.

فإن قلت: يلزم أن لايكون الوجود وجوداً في نفسه إذا فرض عدم الجاعل وأن يكون تعقّله بعد تعقل الجاعل، وأن يكون من مقولة المضاف؛ وأيضاً علة الاحتياج الإمكان، ولا يتصور بين الشيء ونفسه.

قلت: الوجود في كل شيء نفس هويته الشخصية الخارجية، ولا يمكن تعقّله إلا بالشهود الحضوري؛ وهو شأن من شؤون جاعله ستفرع عليه، ولا

١ ) بـا (هامش): الأُمور.

يمكن حضوره إلا متعلقاً بما هو مفيضه. وليست حقيقته إلا نفس المتعلق ابغيره ضرباً من التعلق، لا مفهوم التعلق؛ إذ كل مفهوم يحصل منه في الذهن فهو أمر كلّي والوجود بمعزل عنه لذاته، وإمكانه عبارة عن افتقاره لقصوره إلى جاعله لا غير؛ والمضاف وكذا كل مقولة هي من أقسام الماهية المعروضة للكلّية، والوجود ليس بماهية لشيء -كما علمت -: فلايكون الوجود المتعلق بغيره مضافاً، كما لايكون الوجود القائم بذاته جوهراً.

## الأصل الرابع في الغرق بين ما هو جزء للماهية المركبة وبين ما ليس كنلك

كل حقيقة مركبة فهي لا محالة ملتئمة من عدة أمور، فلابدأن يكون إحدى تلك الأمور، فلابدأن يكون إحدى تلك الأمور علة لقوام تلك الحقيقة؛ وقد ثبت أنّ علة العدم عدم العلة، فلما كانت الحقيقة المركبة معلولة في تحققها للأمور التي تركبت عنها كانت في بطلانها معلولة لبطلان تلك الأمور، لكن يكفى في بطلانها بطلان أحد منها.

وبهذا يقع الفرق بين علة الوجود المركب وبين علة ° عدمه. فإذن، أجزاء المقيقة المركبة متقدمة كلها على تلك المقيقة في جانب الوجود، وفي جانب العدم يتقدم عدم جزء ما عليها ".

ثمُ لمًا كانت الصور العقلية مطابقة للأمور الخارجية، فيجب تصور تقدم أجزاء الجملة عليها، فكما يجب تصور تقدّمها، يجب تقدم تصورها أسضاً؛ لأنّ

١) ط: النطق.
 ٢) دا: آحاد.
 ٢) ط: يتركب.
 ٤) ط: كان.

ه) مط: ـ علة. ٦) ط: ـ ما عليها.

تلك الحقيقة ليست إلا مجموع تلك الأجزاء، وجصول المجموع متأخر عن حصول الآحاد، فيلزم أن يكون العلم بتلك الأجزاء سابقاً على العلم بذلك المجموع. فظهر من هذا أنّ الحقيقة المركبة لابدّ وأن يجتمع فيها هذه الأمور ومن تأخرها عنها وجوداً وعدماً خارجاً وذهناً.

إذا عرفت هذا فنقول: أجزاء الحقيقة لكونها منقدمة عليها ذهـنأ يـلزمها لازم، ولكونها متقدمة عليها خارجاً يلزمها لازم آخر ' :

فالأوّل هو كونها بيّنة الثبرت للماهية؛ لأنّ البيّن للشيء هو الذي لا ينفك تصوره عن تصور ذلك الشيء، والذي لا ينفك عن الشيء ويكون مع ذلك أقدم تصوراً منه فهو أخصّ من كونه لاينفك، والموصوف بالأخص موصوف لامحالة بالأعم؛ فالذي يتقدم تصوره على تصور الشيء كيف لايكون بيّن الثبوت له عند لا تصوره؟!

وأمّا الثاني، فهو عدم احتياجها إلى سبب آخر؛ إذ الماهية المركبة إذا تحققت، كانت مفرداته متحققة لأنّها سابقة عليها؛ فكيف لايستغني عن سبب جديد؟!

بل اللازمان كلاهما أمر واحد، وهو كون الأجزاء لكونها سابقة على المجموع نفئاً وخارجاً كانت مستغنية في ثبوتها وتحققها للمجموع عن السبب الجديد. فاستغناؤها عن السبب في حصولها الذهني هو المعني بكونها بيئنة الثبوت، واستغناؤها عنه في حصولها الخارجي هو المعني باستغنائها عن السبب؟ فالاستغناء عن السبب أعم من كون الشيء بين الثبوت، لاختصاصه

٧) ط: عنه.

١) ط: ــ ولكونها متقدمة... لازم آخر.

٣) دا: + الجديد.

بالوجود الذهني، فظهر أنّ الخاصية المساوية لأجزاء الماهية كونها متقدمة عليها في الوجودين والعدمين، وهذه الخاصية تستلزم خاصية أخرى، وهو الاستغناء عن السبب الجديد، فإن اعتبر ذلك في الوجود العلمي، فهو البيّن؛ وإن اعتبر في الوجود للعلمي، فهو البيّن؛ وأن اعتبر في الوجود للعني، فهو الغني عن السبب الجديد، لكن هذه الخاصية أعم من الخاصية الأولى؛ لأنّ الأولى هي الحصول على ضعت التقدم، والثانية هي مطلق الحصول، ومطلق الحصول أعمّ من الحصول المتقدم.

## الخامس فى كيفية اجتماع أجزاء الماهية المركبة

اعلم أنّه لايمكن أن يكون واحد منها غنيّاً عن صاحبه، وإلّا لم يحصل من اجتماعها واحد حقيقي؛ فإنّ الحجر الموضوع بجنب الإنسان لايحصل منهما حقيقة متحدة، لعدم تعلق أحدهما بالآخر.

فإن قيل: أليس المعجون يتكرّن من اجتماع أجزاء كل منها غني عن الآخر ؟

فنقول: ليس الأمر كذلك، بل مجموع تلك الأجزاء بحسب امتزاجها وتماسها صارت كالجزء الواحد للذات، وهو الجزء المادي؛ أما الجزء الآخر فهو الصورة المعجونية التي هي مبدأ الآثار، وهي محتاجة إلى الجزء الأوّل. ولا يمكن أيضاً أن يكون كل واحد من الأجزاء محتاجة إلى الآخر، لاستحالة الدور. فإذن، الواجب أن يحتاج بعضها إلى بعض لا على طريقة الدور، ليحصل من اجتماعها حقيقة واحدة.

١) دا (هامش)، ط: لا /ش، ص: ـ لا.

واعلم أنَّ فضيلة كل مركب بفضيلة جهة الوحدة، وهي جهة الصورة. فالصورة إن كانت عرضاً محتاجة إلى الأجزاء والأجزاء موضوعة لها، كان المركب مركباً غير طبيعي ضعيف الوجود؛ وإن كانت الصورة جوهراً يحتاج إليها الأجزاء أيضاً كما احتاجت هي إليها لا على وجه الدور المستحيل باختلاف جهة الحاجة، كما علمت في مباحث الهيولى والصورة -، فذلك مركب له وحدة طبيعية.

ثمّ كلّما كانت الصورة أقوى تحصالاً وأقلّ افتقاراً إلى المادة، كان المركب أشرف وجوداً وأكمل ذاتاً، حتى ينتهي إلى صورة لاتحتاج إلى المادة في ذاتها وصفاتها الخاصة؛ وكذا في كثير من أفعالها، كالإدراكات المقلية والوهمية والخيالية؛ بل في بعض أفعالها كالحركات واستخراج الأوضاع من القوة إلى المعلاً. وهذا غاية درجة الحقيقة المركبة كالأفلاك ونحوها وقد يبلغ الإنسان إلى هذه المرتبة في الشرف والخلوص. ثمّ يتجاوز ويرتثي عنها إلى البساطة والتجرد.

## السادس في الفرق بين التركيب الذهني والخارجي

اعلم أنّ أجزاء الماهية قد تكون متميّزة في الضارج ولو بوجه؛ وقد لا تكون، وهو كالسواد مثلاً، فإنّه مشارك للبياض في اللونية ومخالف له في كونه قابضاً للبصر. ومعلوم أنّ جهة الاشتراك غير جهة الاختلاف؛ فإذا السواد مركب في نفسه عن اللونية وقابضية البصر ولو كان اللونية نفس القابضية

١) ص: ـ اللفعل.

لكان كل لون سواداً .. ولكن هذا التركيب لايمكن أن يكون خارجياً.

وبرهانه أنَّه لو تميِّزت اللونية في الخارج عن قابضية البصر، لكانت ` اللونية المحضة والقابضية المحضة ٢ إمًا أن تكون ٢ محسوسة أو لاءً. فعلى · الأوّل فعند اجتماعهما إمّا أن تحدث هيئة محسوسة، أو لا؛ فإن لم تحدث لم يكن السواد محسوساً، هذا خلف؛ وإن حدثت، فتلك الهيئة المحسوسة معلولة لاجتماع اللونية والقابضية، وهي خارجة عنهما مغايرة لها°، إذ المعلول مغاير للعلة ونحن لا نعني بالسواد إلَّا نفس تلك الهيئة المحسوسة، فإذاً يلزم أن تكون أجزاء قوام الشيء المحمولة عليه خارجة عنه وذلك محال. وأمّا إذا كان الجزآن أو أحدهما محسوساً، فذلك المحسوس إمّا أن يكون هو السواد أو مخالفاً له: فإن كان السواد، امتنع تقوّمه بالآخر؛ وإن كان مخالفاً له ٢، كان لوسًا مخصوصاً مخالفاً له في خصوصيته فيكون نوعاً آخر من اللون المطلق ولا تكون هي اللونية المطلقة ويلزم أن تكون طبيعة الجنس طبيعة النوع، هذا خلف. فإن انضم إليه فصل أو حدثت هيئة أخرى، لم يكن إحساسنا بالسواد إحساساً بهيئة واحدة بل بهيئتين، وذلك محال. فثبت أنَّ اللونية غير متميزة عن القابضية في الوجود الخارجي، فهما موجودان بوجود واحد، بل ذلك التميز إنّما يكون في الذهن بالوجه الذي ذكرناه.

١) ط: \_ اللونية في... لكانت.

٢) ط: لاتكون.

٦) ط:للتىء. ه) دا:لهما.

٧) ط: - فإن كان السواد... مخالفاً له.

٢) ش: - والقابضية المعضة.

٤) ط:محسوسة.

٨) ص:لزم.

## السابع في أصناف التركيبات

أجزاء الماهية إمّا أن تكون متصادقة أو لا. والمتصادقة إمّا أن تكون متداخلة أو غيرها. وغير المتصادقة إمّا أن تكون متداخلة أو متباينة.

والمتداخلة في المتصادقة هي التي بعضها أعمّ من البعض ويكون الأعم مقوّماً للأخص، كالجسم والحيوان للإنسان.

وغير المتداخلة في المتصادقة هي التي بعضها أعم من غير أن يكون مقرّماً (، كالجسم والحساس.

والمتداخلة الغير المحمولة كمادة المادة للشيء، كالهيولي للجسم الذي هو مادة للحيوان - لا بالمعنى الذي هو جنس له.

والمتباينة الغير المحمولة كالمادة والصورة للمركب بما هما مادة وصورة وكالأعضاء للحيوان والآهاد للعشرة.

واعلم أنّ الجرهر قد يكون مؤلفاً من جنس وفصل عقليين لا خارجيين، وذلك مثل العقول والنفوس؛ فإنّها داخلة تحت جنس الجوهر ومخالفة لسائر الجواهر كالجسم والهيولى والصور. وكل ما يدخل مع غيره تحت جنس لابدّ وأن يمتاز عنه بفصل، فيكون مركباً عقلياً مم كونه بسيطاً في الخارج.

وقد يكون مؤلفاً من جنس وقصل خارجيين، وهو ظاهر؛ كالإنسان مركب من بدن هو مادة ومبدأ جنسه القريب أعني الحيوان، ونفس هي صورته ومبدأ فصله القريب أعني الناطق.

١) ط: - كالجسم والحيوان... يكون مقرّماً.

وأمّا أنّ العرض مركب من جنس وفصل عقليين، فهو ظاهر ـ كما علمت من حال السواد. وأمّا أنّ العرض قد يكون من جنس وفصل خارجيين، فقد جزم به الجمهور، وذلك كالأشكال مثلاً المثلث؛ فإنّه سطح يحيط به ثلاثة أضلع، ف «السطح» جنس و «الأضلع الثلاثة» فصله؛ بل كونه «محاطاً بثلاثة أضلع» فصله، لأنّه المحمول عليه لا الأضلع والخطوط، وحينئذ يكون مركباً عقلياً، إذ ليس لكل منهما وجود متميز عن صاحبه.

وأمّا أنّ الجوهر هل يكون مركباً من أجزاء لايكون البعض جنساً والآخر فصلاً، فالجمهور زعموا أنّ ذلك ممكن، كتركب الجسم من المادة والصورة. والتمقيق أنّ كلاً منهما يمكن أخذه بحيث يحمل على المركب، وبذلك الاعتبار تكون المادة جنساً والصورة فصلاً؛ كما أنّ الجنس والفصل في المركب العقلي يمكن أخذ كل منهما بوجه لايكون بحسبه محمولاً عليه، فيصير الجنس مادة عقلية والفصل صورة عقلية ".

واعلم أنّ الجنس والقصل - سواء كانا في المركب أو في البسيط - كلاهما مجعول بجعل واحد موجود بوجود واحد.

وصاحب المطارحات وعم أنّ كالأ منهما في المركب مجعول بجعل آخر، مستدلاً بأنّ الشجر إذا قطع والحيوان إذا مات، يزول عنه فصله وهو النامي أو الحساس، ويبقى جنسه وهو الجسم، والقول بدأنّ الجسم الذي وجد بعد القطع

١) ش، ص، مط: يجوداً متميزاً. ٢) دا، ط: كتركيب.

٣) مط: \_ والفصل صورة عقلية.`

e ) در میمند اعتبارات علی قصطری و هطارهای (ستان ۱۳۵۰ ۱۳۷۰) اشاراتی به این مطب میاتران یافت؛ اما مطب مذکرر در متن با این مسراعت در این کتاب یافت نشد. در بخش طبیعیات آن نیز که خطی است و قبلاً معرفی شد، علی رغم جستجو یافت نشد.

أو الموت غير \ الجسم الذي كان قبله» مكابرة، كالقول بالطفرة وتفكَّك الرحى وأشباههما.

والجواب بالفرق بين الجسم بالمعنى الذي هو جنس وبينه بالمعنى الذي هو مادة. فالذي هو المعنى الجنسي لكونه مبهماً يتحد مع كل فصل، فيجوز تبدّله بتبدّل الفصل؛ وإنّما الباقي هو الجسم بالمعنى الذي هو مادّة. بل نقول: كما أنّ الجنس بحسب المعنى أمر غير محصّل لايمكن وجوده الخارجي ولا العقلي إلا مع فصل منا، فكذا المادة أمر ناقص الوجود مبهم الذات لايتم وجودها إلا معنى الصور المقوّمة لوجودها. ومعنى بقائها مع توارد الصور أنّها لضعف وجودها يكفيها لحقوق صورة منا أيّة ما كانت، لا أنّها في حد ذاتها أمر واحد بالفعل باق بالعدد كسائر الأمور الصورية.

فالحق أنّ جهة الوحدة في كل مركب خارجي هي الصورة وهي تمام المادة، وتمام الشيء متضمن له وما فوقه؛ فالشيء شيء بصورته لا بمادته. فلو أمكن وجود الصورة مجردة، لكان ذلك الشيء حاصلاً بتمام ما اعتبر في حقيقته على وجه أعلى وأشرف. وهذا معنى التركيب الاتحادي في المركبات التي لها وحدة طبيعية، كما ذهب إليه بعض المدققين. وفي هذا المقام مباحث شريفة ولطائف أنيقة ذكرناها في الأسلار. والله مُفيض الأنوار ومُلهم الأسرار.

\* \* \*

## فميل [الفميل الأوّل]

## في الأمور العامّة و [كيفيّة] وجودها

♦ [من ١٩٥، س ٤] قال: «وبالحري أن نتكام الآن في الكلي والجزئي ...» ٢:

## [في الكلِّي والجزئي ]

الموجودات إمّا وجودات وإمّا ماهيات، وهي الأمور التي تعرضها الكلّية والعموم عند حصولها في الذهن؛ ولا يمكن حصولها منفكة عن الوجود لا ذهناً ولا عيناً، خلافاً للقائلين بشيئية المعدومات من المعتزلة ومن يحذو حذوهم.

والغرض في هذا الفصل بيان معاني «الكلّي» و «العام» وكيفية وجودها. يعنى أنّ الماهيات التي تعرضها الكلّية والعموم هل هي موجودة في الأعيان أو لا؛ وما نحو وجوها؛ وكيف توجد والموجود لابدّ أن يكون أمراً معيناً شخصياً؛ وكيف يوجد أمر واحد مع المتقابلات والأضداد وفي أمكنة وأحياز مختلفة.

ووجه مناسبة هذا البحث للذي في الفصل السابق أنَّ الكلِّي والجِرْثي

\_\_\_\_\_

يناسب القوة والفعل؛ فإنَّ الكلِّي موجود بالقوة: ما لم يحسر جزئياً بانضمام التشخص إليه لم يصر موجوداً بالفعل، وكذا الجنس نوع بالقوة: ما لم ينضم إليه أحد القصول لم يصر نوعاً بالفعل؛ كالحيوان يما هو حيوان، فيانَّه إنسيان. بالقوة ١، وعند انضمام الفصل الناطق إليه يصبير إنساناً بالفعل، ويانضمام التشخص إليه يصبر شخصاً موجوداً بالفعل كزيد.

وأمًا كون ٢ الماهيات الكلّية من الأعراض الذائية الخاصة بالوجود، فذلك لأنّ الموجود بما هو موجود صالح لأن يكون إنساناً بما هو إنسان أو يـما هـو إنسان كلّي "أو فرساً كذلك -أو فلكا أو عقلاً أو نفساً بما هي هي أو بما هي كلِّيات من غير أن يصير أمراً خاصاً طبيعياً؛ أو تعليمياً، ولا الأعظم من الموجود المطلق صالح لشيء منها إلَّا بعد أن يصير موجوداً مطلقاً، فهي من الأعراض الأولية الخاصة بالوجود. وهذا لاينافي "كونها معروضة للوجودات الخاصة الشخصية؛ ولا أيضاً يناني عدم كون الموجود بما هو إنساناً معيناً أو فرساً شخصياً أو مقداراً مخصوصاً إلّا بعد أن يصير طبيعياً واقعاً في المادة والتغيّر، أو تعليمياً واقعاً في الكمية والتقدر.

> ♦ [ص ١٩٥، س ٥] قال: «افتقول: إنّ الكلَّى قد يقال على وجوه ثلاثة، فيقال كلَّى للمعنى من وجه أنَّه ...»:

> > [في معانى الكلَّى ]

۲) دا، ط: +عدم

١) ش: \_ما لم ينضم إليه... بالقرة. ٣) مط: - أو بما هو إنسان كلِّي.

٤) ط: \_ أو مقلاً.

ه) ط: هذا ولايناني.

قد ذكر للكلِّي معانى ثلاثة:

أحدها المعنى الذي له أفراد \ يحمل هو \ على كل واحد واحد 7 منها، كالإنسان والكرة والسواد.

و الثاني المعنى الذي أمكن أن يكون له أفراد كثيرون <sup>4</sup> يحمل عليها وإن لم يكن شيء منها موجوداً، كمعنى البيت الذي صنع من الذهب، فجاز أن يوجد كثير من أفراده وإن لم يوجد شىء منها من غير مانع عقلى.

و الثالث المعنى الذي لا مانع في نفس تصوره من أن يقال على كثيرين، ولكن لوقوعه متعدداً مانع عقلي وسبب ذاتي خارج عن نفس ماهيته ومعناه، يدل عليه دليل كالشمس والقمر وكلية الأرض الواقعة في وسط الكل.

والأولى أن يجعل هذه المعاني الثلاثة من أقسام معنى مشترك جامع لها مسادق عليها ليكون الكلّي مشتركاً معنوياً، لا مشتركاً لفظياً \*. وذلك أنسب بهذا الفن، فإنّ البحث عن معاني الألفاظ وإطلاقات أهل اللسان ليس من دأب الحكيم؛ فإنّ مناط كون الشيء كلياً وملاك الأمر فيه هو كونه مفهوماً وصاهية، كما أنّ مناط كونه جزئياً حقيقياً وشخصياً هو كونه وجوداً وإنّية أو ذا وجود وإنّية من حيث هو كذلك.

فكل معنى وماهية غير الوجود نفس تصوره لا يأبي العموم والاشتراك بين كثيرين، سواء كانت ممتنعة أو ممكنة موجودة أو معدومة، أو بعضها ممتنعة وبعضها ممكنة؛ والممكن منها واحد أو كثير، والواحد الممكن موجود

١) ط: + يالفعل. ٢) ط: ــ هو.

٣) ط: \_ واحد. ٤ ) ط: كثيرة.

ه) من: لفظاً.

أم لا، والكثير الممكن إمّا متناه أو غير متناه. فهذه الأقسام كلّها خارجة عن نفس ما هو المعنى الكلّي وهي أزيد من الثلاثة المذكورة.

وقوله: «وقد يمكن أن يجمع هذا كلّه في أن هذا الكلّي» (إلى آخره)، مراده أنّ المعنى الأخير يصلح أن يكون جامعاً بين المعاني؛ فإنّه من جهة أن نفس تصوّره غير مانع من القول على كثيرين متحقق أفي سائر المعاني، وإن كان من جهة انحصاره في واحد بسبب المانع الخارجي يكون مغايراً للبواقي.

١) ط: يتحلق. ٢) ش: - لايوجد.

٣) دا: + أنَّ ٤) ط: + المنطقي.

ه) ط: +الطبيعي. ٢) ش: ـ هو.

كالحيوان. وكذا القياس في النوع والفصل والعرض وجميع ما يبحث عنه في المنطق وفي هذا العلم، حتى الجزئي المقيقي على ما قال:

> → [ص١٩٦.س ٤] «وأمّا الجزئي المقرد فهو الذي نفس تصوره يمنع أن يـقال مـعناه عـلى كثير \ كذات زيد هذا المشار إليه ...»:

#### [في الجزئي الحقيقي]

المراد من الجزئي المفرد هو الجزئي الحقيقي وهو لايكون إلاّ مفرداً؛ بخلاف الجزئي المجارئي المفرد هو الجزئي الحقيقي وهو لايكون كلياً متكثر الأفراد بالفعل أو بالقوة. فالجزئي الحقيقي هو الذي نفس تصوره يمنع قوله على كثيرين، سواء أمكن تصوره كذات زيد المشار إليه وكهذا السواد مثلاً، أو لم يمكن كذات البارئ حجل ذكره. والذي أمكن تصوره سواء كان بحسب الحس فقط كزيد المشار إليه وهذا الشمس، أو بحسب العقل فقط كهوية العقل العاشر مثلاً؛ فإنّ صورة زيد المشار إليه لايمكن حصولها في العقل، ولا صورة العقل العينية يمكن حصولها في العقل، ولا صورة العقل له فرض صدقه على كثيرين، لامتناع نفس تصوره المطابق لهويته الشخصية عن ذلك.

واعلم أنَّ منشأ هذا الامتناع -كما أشرنا إليه آنفاً -هو كون الشيء وجوداً

٢) من: الجزء.

<sup>1)</sup> ش،مط: +کان.

۱) **الشفاد كثيرين.** 

٢) ط:الأخص.

٥) مط: كذا.

خاصاً أو ذا وجود خاص، فإنّه الهوية الشخصية لا غير؛ وكل ما هو غير نحو من أنحاء الوجود فهو معنى كلّي ولو تخصص بألف تخصيص.

♦ [ص ١٩٦،س ٦] قال : «فالكلِّي من حيث هو كلِّي شيء ومن حيث ...»:

## [في الفرق بين الكلِّي المنطقي والكلِّي الطبيعي ]

يريد الفرق بين الكلّي المنطقي والكلّي الطبيعي. فكما أنّ الواحد قد يراد به نفس معنى الواحد وقد يراد به صعنى آخر -أيّ معنى آخر كان -يكون ذلك المعنى هو الواحد، كإنسان واحد أو فرس واحد؛ فكذا الكلي قد يراد به نفس مفهومه المذكور -سواء فسّر بالمشترك بين الكثيرين بالفعل أو بالإمكان أو بما نفس تصوره مانعاً من الاشتراك أو غير ذلك -وقد يراد به معنى آخر، كمعنى الإنسان أو الشمس أو غيرهما يكون ذلك المعنى موصوفاً بالكلية. فكثيراً مَا نتصور مفهوم الكلّي بأحد الوجوه ولم يخطر بالبال شيء من الماهيات الموصوفة به، كما أنّه كثيراً ما نتصور \ ماهية من الماهيات ولا يخطر ببالنا أنّها كلية، ونتصور الحيوان ولا نعلم أنّه جنس، ونتصور الإنسان ولا نعلم أنّه نوع، والناطق ولا نعلم أنّه فصل؛ ونتصور زيد المشار إليه ولا نعلم مفهوم الجزئي.

فالكلي بما هو كلي شيء، والذي يحمل عليه الكلي شيء آخر؛ كما أنّ الجنس بما هو جنس معنى، وحدّه: الكلي المقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة، والذي يلحقه الجنس كالحيوان مثلاً معنى آخر، وحدّه: أنّه الجوهر ذو الأبعاد النامي الحساس؛ وليس أحدهما داخلاً في حد الآخر ومعناه، لكن أحدهما

۲) ط:مذا.

يعرض للآخر؛ فالعارض هو المفهوم المنطقى، والمعروض ١ هو المعنى

وظرف هذا العروض لايكون إلَّا الذهن، إذ الموجود في الخارج من الميوان لايكون إلَّا شخصاً؛ فالشيء ٢ في الخارج لايكون كلياً ولا جنساً ولا نوعاً ولا غيره من المعانى المنطقية حتى مفهوم الجزئي الحقيقي.

فالماهية <sup>7</sup>من حيث هي تلك الماهية <sup>ع</sup>ـمثل الإنسان بما هو إنسان والفرس بما هو فرس ـليست في حد نفسها إلّا نفسها، لكن يعرض لها كثير من المعاني التي هي غيرها بحسب المعنى والمفهوم. فكما أنَّ الفرس في حد ماهيته ليس بأسود ولا أبيض، فكذلك ليس هو في نفسه من جهة نفسه بكلي ولا جزئي ولا بواحد° ولا كثير ولا موجود ولا معدوم، والوجود أعمّ من أن يكون في الأعيان أو في الأذهان، وكل منهما أعم من أن يكون بالقوة أو بالفعل؛ إذ جميع هذه الأمور بحسب المعنى خارجة عن نفس ماهية الفرسية.

> ♦ [ص ١٩٦، س١٢] قال: "بيل الواحدية صيفة تاثرن إلى الفرسية؛ فتكون الفرسية مع تلك الصفة واحدة»:

#### [ في أصناف الصفات العارضة للماهنة ]

اعلم أنَّ أصناف الصفات العارضة للماهية كثيرة، إلَّا أنَّها منحصرة في ثلاثة أقسام؛ لأنَّ عروضها إمَّا متوقف على وجود الماهية مطلقاً أو غير.

٢) دا: مضافاً لشيء (بجاي وشخصاً فالشيء»). ١) ش: المفروض.

> ٤) ط: - من حيث هي تلك الماهية. ٣) دا: قال فالماهية.

٦) ط: بتوقف. ه) طاعق وأحد. متوقف، والمتوقف على الوجود إمّا متوقف على الوجود الذهني أو على الوجود الخارجي.

مثال العارض لوجودها الخارجي كالحركة والحرارة والسواد؛ ومثال العارض الذهني كالكلية الجزئية والجنسية والنوعية، والقضايا المعقودة بها كقولنا: «الإنسان نوع» و «الحيوان جنس» ذهنيات صرفة ويقال لها «القضايا الطبيعية».

والمسراد من «الطبيعة» المستعملة هاهنا كقولهم: «الكلي الطبيعي» و «النوع الطبيعي» ليس مبدأ الحركة والسكون ولا مبدأ الصنة الذاتية، كما يقال: هذه الحركة طبيعية وهذا اللون طبيعي أو طبيعة النار كذا أو طباع الفلك كذا؛ بل المراد ماهية الأشياء وذواتها الكلية؛ كما أنّ القضايا المعقودة بالعوارض الخارجية كقولنا: «الإنسان كاتب» أو «الحيوان متحرك» خارجيات صرفة.

وأمّا مثال عارض الماهية، فهو كالوجود والوحدة. والفصل للجنس والجنس للفصل ونحوه لوازم الماهيات، كالزوجية للأربعة وتساوي الزوايا لقامتين للمثاث.

والشيخ أورد من أمثلة الأقسام الثلاثة مثال القسمين الأخيرين، وهو عارض الماهية كالواحد والكثير والوجود والعدم، وعارض الوجود الذهني كالكلية؛ لأنّه بصدد إثبات المغايرة بين الماهية وجميع لواحقها. وإذا ثبت المغايرة بينها وبين ما هو عارض نفسها بما هي هي وعارض نفسها وبما هي معقولة، فلا محالة تثبت المغايرة بينها وبين عوارض وجودها الخارجي على

١) ش: - إمّا متوقف على الوجود. ٢) دا: للقائمتين.

٣) مط: – بين الماهية... المفايرة.

#### رجه أرضع.

فإن قلت: أليس عمّم الوجود بين العيني والنفسي، والوجود العيني مـن الصفات الخارجية؟

قلنا: الوجود وإن كان عيناً خارجياً ليس من العوارض والصفات الخارجية؛ إذ العارض الخارجي ما يكون المعروض متقدماً عليه والعارض متميّزاً عنه الوجود، والماهية متحدة بالوجود الخارجي، وقد ذكر فيما سبق كيفية هذا الاتصاف.

فإن قلت: إذا كان الوجود وما يجري مجراه ممّا يعرض نفس الماهية من حيث هي هي: فلماذا قال الشيخ: إنّ الفرسية في حد نفسه لا موجود ولا واحد ولا كثير؟! ففي كلامه نوع تناقض.

قلنا: سيظهر لك دفع هذا التوهم بوجه يظهر صحة القولين من غير تدافم.

# أوس ١٩٧، س ١] قال: «قَإِنْ شَئِلْنَا عَنْ القرسية بطرقي النقيض مثلاً هل القرسية ألف ...»:

#### [في كيفية اتصاف الماهية من حيث هي بالمتقابلات]

يريد أنّ الماهية ليست من جهة نفسها وباعتبار حدها شيئاً آخر غير نفسها ومقوّمات نفسها، من وحدة أو كثرة أو وجود أو عدم أو عموم أو خصوص أو شيء من طرفي المتناقضين، مع أنّها متصفة بأحد الطرفين في الواقع؛ وسلب الاتصاف بشيء من حيثية لا ينافي الاتصاف به من حيثية أخرى، كما أنّ الإنسان ليس من حيث هو أبيض كاتباً ولا من حيث هو عالم متحركاً، مع أنّه كاتب وعالم. فلو سئلنا عن الإنسانية بطرفي التناقض ابأن قيل: هل الإنسانية بما هي إنسانية موجودة أم لا، واحدة أم لا؟ لم يكن الجواب إلّا السلب الماهية ومقابلها فإن السلب الماهية ومقابلها فإن المسئول عنه من المتقابلات من غير الماهية ومقابلها فإن الجواب حينئذ الإيجاب لا السلب على الحيثية بأن يقال: «ليس الإنسان من حيث هو إنسان بكاتب ولا لا كاتب»، لا أن يقال: «الإنسان بما هو إنسان ليس بواحد ولا موجود»، فإنّ من المعفات ما يوصف ويتحد بها الماهية من حيث هي "تلك الماهية ولكن ليست حيثيتها حيثية الماهية بمعنى أنّ [معنينهما] متفايران وإن اتّحدا في الوجود.

وبالجملة، إنّ للماهية بالقياس إلى عوارضها حالتان:

إحداهما عدم الاتصاف بها ولا بنقائضها أيضاً، عندما أخذت من حيث هي. وتلك الحالة بالقياس إلى العوارض التي هي تعرضها بشرط الوجود، كالكتابة والحركة وغيرهما.

والأخرى الاتصاف بها حين أخذت كذلك. وهي بالقياس إلى العوارض التي تعرضها مع الوجود، لا بشرط الوجود، كالوجود والوحدة والإمكان والشيئية وغيرها.

فالماهية بالقياس إلى عوارض الوجود تخلو عن الطرفين في مرتبة من نفس الأمر، وهي مرتبة ذاتها قبل الوجود؛ وأمّا بالقياس إلى عوارض نفسها، فإنّها وإن لم تخل عن أحد الطرفين لكن ليست حيثية نفسها حيثية ذلك العارض.

۱) مط: النقيض. ٢) ط: بسلب.

٣) با: المقابلات. ٤) ش: ليست.

ه) ط:ــهى. ٢) عنة تسقاها: معتياهما.

<sup>3:</sup>L (V

فالذي شرطه الشيخ من أن يكون السلب بعد «من حيث» إنّما هو بالقياس إلى العوارض التي لا تخلو الماهية من حيث هي عن أحد طرفيها؛ وأمّا حالها بالقياس إلى العوارض الخارجية، فالخلق عنها وعن مقابلها في تلك المرتبة جائز . إذ ليس إذا لم يكن للإنسان حركة في مرتبة ذاته كان له مقابل الحركة؛ لأنّ خلق الشيء في الواقع عن النقيضين وإن كان مستحيلاً، لكن خلوه عنهما أن في مرتبة من الواقع غير مستحيل، لأنّ الواقع أوسع من تلك المرتبة، على أنّ نقيض حصول الشيء في مرتبة هو سلب حصوله في تلك المرتبة، بأن تكون للمرتبة قيداً للمنفي لا للنفي أعني رفع المقيد لا الرفع المقيد. ولهذا لو سئل بطرفي النقيض في شيء من هذه العوارض، كان الجواب الصحيح سلب كل منهما. ولو سئل بالطرفين في شيء من عوارض الماهية، كان الجواب السلب المذكور بتقديمه على الحيثية.

ولا يسراد مسن تسقديم السلب على الصيفية أنّ ذلك العارض ليس من مقتضيات الماهية حتى يصبح الجواب في لوازم الساهية حكما فهمه صاحب المواقف عيث قال: تقديم الحيثية على السلب معناه اقتضاؤها للسلب منظهور فساده؛ ولا الغرض أيضاً من تقديمه عليها أن لايكون الجواب بالإيجاب العدولي المقتضي لوجود الموضوع، لأنّ مناط الغرق بين العدول والتحصيل في السلب تقديم الرابطة عليه وتأخيرها عنه لا غير °.

۲) ش، مط، ص، دا: ــجائن.

١) ط: لايكون.

٣) مط: عنها.

٤) غرج الدولات ع ٢، ص ٢٢: هو معنى تقديم الحيثية على حرف السلب أنَّها إذا أخذت بهذه الحيثية تقتضي لاه.

ه) ط: - لاغير.

♦ [ص١٩٩، س ٧] قال: «وبهذا يقترق حكم الموجب والسالب والموجبتين اللتين في قوة النقيضين، وذلك لأن الموجب منهما الذي هو لازم ...»:

يعنى بوقوع الجواب بأحد الطرفين وبعدم لزوم الجواب بأحدهما يحصل الفرق بين ما إذا كان السؤال واقعاً عن طرفين: أحدهما موجب والآخر سالب، وبين ما إذا كان عن طرفين هما موجبتان في قوة الموجبة والسالبة؛ فإنك إذا سألت: هل الإنسان من حيث هو إنسان موجود أو ليس بموجود؟ وسألت أيضاً: هل الإنسان من حيث هو إنسان موجود أو لا موجود؟ ـ ولا شك أنّ الأولين موجب وسالب، وأنَّ الأخيرين موجبان وأنَّهما في قوة الأولين في أنَّ صدق كل من طرفيهما يوجب كذب الآخر في الواقع وبالعكس كما في الأوليين وفي المساوقة بينهما وبين الموجب والسالب في اقتضاء وجود الموضوع، لأنَّ الإنسان الواقع موضوعاً فيهما ٢ من الأمور الموجودة ـ فإنّما يتحقق الفرق بين ذين وذين بأنك تجيب عن السؤال الأوّل بطريق السلب بشيرط تقديمه على الحيثية؛ ولا يلزمك الجواب عن السؤال الثاني بأحد الطرفين، لجواز خلق المرتبة ا عنهما جميعاً. وذلك لأنّ السؤال الثاني يقتضي أنّ الصوجب منهما الذي هو مساوق للسالب إذا لم يكن مقابله وهو الموجب الآخر " صادقاً، كان هذا الموجب صادقاً؛ ولكن معنى صدقه هاهنا مع هذه الحيثية يقتضي أنَّ معنى الإنسانية بعينه معنى الموجود<sup>4</sup>، وهو فاسد؛ فلو أجيب به كان جواياً فاسداً. وكذا الجواب بالموجب الآخر؛ وهو أفسد وأكذب، وذلك لأنَّه ليس إذا كان الإنسان موجوداً في

٢) ش، ط: ــ الواقع موضوعاً فيهما.

٤) ط: اللَّاموجود،

١) الشفاد المرجبة والسالبة.
 ٣) ش، دا، ط: +متحققاً.

الواقع أو واحداً أو أبيض، كان معناه بعينه صعنى الوجود والوحدة وصاهيته بعينه ماهية شيء ممّا اتصف به.

فظهر الفرق بين السؤال المردّد بين الموجب والسالب وبين السؤال المردّد بين الموجبتين إذا قيد الموضوع بحيثية ذاته في استحقاق الجواب وعدمه، لكن بالشرط المذكور.

وفائدة تقديم السلب في الجواب ليكون مدخوله وما أضيف هو إليه من الحيثية في مرتبة الماهية. ولا يكون السلب في تلك المرتبة لشلا يكون عينها ومحمولاً، فإنّ نقيض وجود الصفة في تلك المرتبة -أيّة صفة كانت -سلب تلك الصفة المقيّدة في تلك المرتبة. ولا يلزم من ذلك أن يكون السلب في تلك المرتبة، فإنّ تلك المرتبة عن الصفات الزائدة خالية عن سلبها أيضاً.

# ♦ [س١٩٨، س٣] قال: «وأمّا أنّه هل يوصف بأنّه واحد أو كثير على أنّه وصف يلحقه ' فلامحالة ...»:

يعني إذا قال قائل: إنّ الماهية الإنسانية مثلاً من حيث إنّها هي هل تكون موصوفة بلحوق هذه الصفات التي هي بعد الذات أم لا، لا سبيل إلى الثاني لضرورة اتصافها بلحوقها إيّاها؛ وعلى الأول يلزم أن يكون "معنى الإنسانية معنى الموصوفية والملحوقية ونحوهما.

فيقال: نعم، هي موصوفة، لكن لايلزم أن تكون تلك الماهية عين الموصوفية وبمعناه؛ كيف والموصوفية حالة إضافية ثبوتها متأخرة عن ذات الماهية وذات الصفة، فكيف يكون النظر إلى الإنسانية بما هي إنسانية مشوباً

١) الشفاه: + من خارج. ٢) هي: لايكون.

بالنظر إلى ما هو متأخر عنها بمرتبتين؟! بل معنى موصوفيتها لشيء من المسفات إليها من المسفات إليها من خارج وبسبب فاعل مباين لها، وبعد لحوقه إيّاها تصير موصوفة بالفعل؛ فكرنها موصوفة أيضاً كنفس الصفة أمر لاحق بها.

## ﴿ [من ١٩٨، س ٩] قال: وقلهذا إن قال قائل: إنّ الإنسانية ﴿ فِي زيد من حيث هي إنسانية هل هي غير …»:

هذا السؤال لكونه واقعاً بين موجب وسائب لا بين موجبين - في قوة النقيضين، فيكون مستحقاً للجواب بأحدهما؛ فيلزم أن يقول المجيب؛ لا، أي ليس غيره، لكن سلب الغيرية مستلزم للاتحاد، أي مستلزم لأن تكون الإنسانية التي في زيد هو نفس الإنسانية في عمرو، ومعنى ذلك أنّ الإنسانية بما هي إنسانية مسعنى واحد وحيثية واحدة لاتختلف وإن تعدّدت الوجودات والخصوصيات، ولا يلزم من ذلك أن تكون الإنسانية التي في زيد والتي في عمرو والتي في بكر وغيره كلّها واحدة بالعدد، إذ الواحد بالمعنى لا يأبى الكثرة بالعدد.

وفي أكثر النسخ وقع بدل «فيلزم أن يقول» «فليس يلزم أن يقول». ووجه صحته مع أنّ السؤال دائر بين الإيجاب والسلب أنّ سلب الغيرية المستلزم للوحدة كمقابله أمر مجمل مشترك لابين ما يكون بحسب العدد وما يكون بحسب المعنى، فالجسمية والناطقية في زيد متغايران بالمعنى متحدان بالعدد؛ والسؤال المجمل لايستحق الجواب بأحد الطرفين ما لم يفصل، فإذا سئل أنّ هذا

١) الشمالة +التي. ٢) ط: ـ مشترك.

الميزان عين أم لا؛ يمكن الجواب بالسلب والإيجاب، كلَّ بمعنى آخر. ولهذا قال: «وليس يلزم من تسليمه هذا»، أي من تسليمه أنَّ هذه الإنسانية ليست غير تلك الإنسانية أن يقول: فإذن تلك وهي واحدة بالعدد؛ لأنَّ هذا السلب الواقع في الجواب "سلب مطلق الغيرية"، لا سلب للغيرية المطلقة عصلى يلزم الوحدة العددية.

والفرق متحقق بين إطلاق السلب وسلب الإطلاق؛ فالمراد من السلب المذكور أنّ الإنسانية التي فيهما وما هي إنسانية إنسانية الا غير، والغيرية التي بينهما بأمر خارج عن نفس الإنسانية، وإلّا لكان يلزم أن تكون الإنسانية بما هي إنسانية شيئاً غير الإنسانية؛ بل يلزم أن يكون معناها بعينه معنى الغيرية أو معنى سلب الغيرية، وذلك كلّه باطل كما مرّ.

# ♦ [م ١٩٩، س ١] قال: «على أنَّه إذا قيل: الإنسانية \ التي في زيد من حيث ...»:

### [زيادة تأكيد في تحصيل معنى الماهية ]

يريد زيادة التأكيد في تحصيل معنى الماهية وتجريدها عمّا هـو خــارج عنها، مع وقوع الاشتباه والخلط بينهما كثيراً؛ فإنّه أإذا قيل: الإنسانية التي في زيد من حيث هي إنسانية هل هي كذا، فيكون كالمتناقض؛ فإنّ كونها من حــيث هي معناه أنّها إنسانية فقط غير ملتقت فيها إلى شيء آخر، وكونها في زيد أنّها

ط: غير هذا.
 ٢) ط: الإيجاب.
 ٣) ط: الغيربة.
 ٤) هـ: مطلقة.

ه) ط: فيها. ٢) ش، دك \_إنسانية.

٧) ش: للإنسانية. ٨) مط: وإنّه.

إنسانية وشيء آخر هو في زيد؛ فكيف يجتمع الخلط والتجريد معاً؟!

ثمّ لا يخلو إمّا أن يكون مرجع ضمير «إنّها» أو «هي» أو «تكون» في قول القائل: «الإنسانية التي في زيد من حيث إنّها إنسانية كذا» أو «من حيث هي إنسانية كذا» أن يرجع إلى الإنسانية التي أنسانية كذا أن يرجع إلى الإنسانية التي في زيد فيلزم التناقض والكذب في الحكم عليها أنّها واحدة أو مشتركة أو ليست في التي عمرو؛ وإن رجعت إلى الإنسانية فقط، فذكر زيد لغو لا فائدة فيه. اللّهم إلّا أنّ الإنسانية التي لحقها من خارج إن حصلت في زيد أو صارت ويد أن الموجود وقد جرّدناها عن هذه الخصوصية وعن كونها في زيد فهل هي كذا، ففي مثل هذه الملاحظة أيضاً يقع الخلط بين اعتبار الإنسانية واعتبار غيرها؛ وأقلّه اعتبار الإطلاق فإنّه أيضاً خسرب من التقييد، واعتبار الإطلاق والتقييد والخلط والتجريد فإنّه ضرب من الخلط. ومرتبة الماهية من حيث هي خارجة عنها الوحدة والكثرة والوجود والعدم والعموم والخصوص والإبهام والتحصل وغير ذلك والكثرة والوجود والعدم والعموم والخصوص والإبهام والتحصل وغير ذلك

۲) ش،مط:+هي.

الشفاء وتقولون.

۱) ما (در در در موضع): وکذا.

۲) دا (هامش): قصبارت.

ه) مط: كذلك.

قد سبق شبه هذا الكلام منّا في وجه تقديم السلب على الحيثية لشلّا يرد مثل هذا السؤال؛ فإنّ في الأجوبة الواقعة عن السؤالات المردّدة بين الإيجاب والسلب لكلّ ما هو غير الماهية وأجزائها لو أخّر السلب عن الساهية المحيّثة بنفسها، يفيد كون السلب لتلك الأشياء بعينه نفس الماهية، وهو باعلل؛ وأمّا عند التقديم فلا يفيد إلّا صدقه عليها من تلك الميثية، ولا فساد فيه. فإنّ الإنسانية بما هي إنسانية ليست بعينها سلب السواد والبياض والكتابة والوحدة والوجود وغير ذلك، ولكن مسلوب عنها جميع تلك الأشياء. وقد علمت أنّ سلب شيء عن تلك المرتبة الا يوجب سلبه عن الواقع؛ ولا يوجب أيضاً كون السلب في تلك المرتبة الذرية ويؤرف للمسلوب لا للسلب.

وقوله: «قد عرف الفرق بينهما في المنطق» إشارة إمّا إلى الفرق بين سلب الثبوت وثبوت السلب، أو إلى الفرق بين المنوان والمصداق، أو إلى الفرق بين الحمل الذاتي الأوّليّ والحمل الشائع المتعارف، أو إلى الفرق بين سلب المقيّد والسلب المقيّد.

# ♦ [ص ١٩٩، س ١٤] قال: «وهاهنا شيء آخر وهبو أنّ الموضوع في مثل هذه المسائل يكاد يرجع إلى الإهمال ...»:

يريد أنّ الموضوع في مثل هذه السؤالات المشتملة على ذكر الحيثية - كقولنا: «الإنسان من حيث هو إنسان هل هو كاتب أو ليس بكاتب أو هل هو في زيد وعمرو واحد أو متكثر؟» - يرجع إلى موضوع المهملة: فإنّ القضية المهملة عند محقّقي المنطقيين هي التي وقع الحكم فيها على نفس الماهية، لا بقيد الإطلاق

۱) دا (هاش)، ط: الماهية.

حتى تصير طبيعية، ولا يقيد العموم أو الخصوص حتى تصير كلية أو جزئية أو شخصية.

ولمّا كانت الماهية من حيث هي هي لا تأبى عن الوحدة والكثرة والتجرّد والخلط وسائر المتقابلات اللّاحقة لها في أنحاء وجوداتها، فالمسألة التي تكون هي موضوعها كالمهملة تحتمل المتقابلين في المحمول. فلا يقتضي حصر الجواب في أحدهما، إذ ليس فيها شرط التناقض وهو وحدة الموضوع؛ إلّا أن تجعل تلك الماهية كالإنسانية كأنّها واحدة مشار إليها أو مجردة بالفعل عن اللواحق الخارجية، فحينئذٍ كان الجواب منحصراً في أحد المتقابلين. لكن الايكون الحكم عليها من حيث الإنسانية ولا الحيثية المذكورة جزءاً من الموضوع، وإلّا عادت مهملة أ؛ فإنّ اعتبارها ينافي اعتبار التقييد بالوحدة أو التحرّد أو كونها مشارأ إلله إشارة بجعلها متعنة خارجاً أو عقلاً.

والتقييد بالحيثية الذاتية كما إذا قيل «تلك إنسانية من حيث هي إنسانية» وإن كان فيه إشارة زائدة على الإنسانية، لكن لا يخرجها عن الإهمال ولا يجعلها بحيث لا تحتمل سلب الطرفين معاً وإيجابهما معاً. ولم يجب بحسبه أن يكون واحداً أو كثيراً أو التي في زيد هي التي في عمرو أو غيرها؛ على أن لابد أن يكون إما هذا وإما غيره، لعدم شرط الانحصار من تلك الجهة، فالطرفان يمكن سلبهما وإيجابهما من جهة، ومن جهة أخرى لابد أن يكونا متقابلين غير مجتمعين ولا مرتفعين.

فالإنسانية ليست بما هي إنسانية واحدة ولا كثيرة ولا التي منها في زيد مثلاً غير التي في عمرو، مع أنّ الإنسانية في نفسها واحدة وكثيرة وزيد وغير

١) ش: المهملة.

زيد، إذ يجوز اجتماعها لذاتها مع هذه الأمور كلها؛ لكن بشرط لصوق الوجود والتعين لايكون إلّا أحد الطرفين من جميع المتقابلات.

فإنسانية زيد غير إنسانية عمرو بالأعراض التي بها تصير هذا وذاك وغيرهما. ولا يمكن وجودها في نفس الأمر إلا مع العوارض؛ فالإنسان من حيث هو إنسان في الواقع إمّا واحد أو كثير، أو موجود أو معدوم، أو زيد أو غير زيد؛ إذ لا يخلو الواقع عن أحد الطرفين ولا يمكن اجتماعهما في واحد بالعدد. فلهذه الأعراض والمشخصات تأثير في الأشخاص - كزيد وعمرو - وهو بالجزئية والتقويم، وتأثير أفي نفس الماهية بالتخصيص والتحصيل الوجودي لا القوامي، فإنّها ما لم يتشخّص لم يوجد؛ فتكون لا المشخصات من الأمور الخارجة عن الماهية المنسوبة إليها.

واعلم أنّ الزائد على الماهية على قسمين: قسم يكون كجزء للحقيقة الشخصية، وتكون نسبته إليها نسبة الفصل المقوّم إلى النوع؛ وقسم يكون زائداً على الحقيقة الشخصية، والقسمان كلاهما خارجان عن نفس الماهية منسوبان إليها؛ لكن تأثير الأوّل في كونها موجودة، وتأثير الآخر في كونها على صفة.

#### ♦ [ص ٢٠٠، س ١٣] قال: «ونعود من رأس ونجمع هذا ونخبر عنه بعبارة ...»:

لمّا كان الفرق بين الماهية من حيث هي هي وبين ما يلحقها من العوارض -سيّما ما يكون مغايرتها بمجرّد العقل والاعتبار وكاللابشرطية وبشرط اللائية وكالعموم والتخصيص بالعموم والإطلاق - لا يخلو عن صعوبة وقد

٢) ش:لكن.

١) ط: التأثير.

٣) دا، ط: + والتقييد بالإطلاق.

وقع في هذا المقام أغلاط كثيرة واشتباهات قوية، أراد زيادة تقرير وتوضيح في البيان وتذكير لما سلف بوجه آخر.

والغرق بين الوجه الذي سلف والذي ذكر هاهنا أنّ الأوّل على سبيل الأخذ من الأعم إلى الأخذ من الأعم إلى الأخض من الأغض من حيث هو كلي شيء، ومن حيث هو شيء يلحقه الكلية شيء» وكقوله: «وإنّ الفرسية بما هي فرسية شيء ليس بواحد ولا كثير ولا غيرهما، وإنّها بما هي واحدة أو كثيرة شيء مع صفة زائدة»؛ والذي ذكر هاهنا على سبيل الأخذ من الأخص إلى الأعم ومن الأسفل إلى الأعلم كما هو طريق التحليل، فقال:

إنّ هاهنا شيئاً محسوساً يصدق عليه لذاته الحيوان والإنسان؛ ولا شك أن هذا المحسوس ليس حيواناً محضاً ولا إنساناً فقط، بل إنسان مع غيره من أن مادة وعوارض مخصوصة وإن صدق على المجموع الإنسان مطلقاً أعم من أن يكون مجرد إنسان فقط أو مركباً مع غيره. فالمركب مع غيره إنسان طبيعي لكونه مقارناً مع طبيعة مادية أو لكونه ليس محض الطبيعة الإنسانية بل شيء منسوب إليها، وقد علمت أنّ «الطبيعة» قد يراد بها نفس الماهية، وقد يراد بها ميذاً الحركة والسكون للجسم الذي هي فيه؛ وكلا الوجهين هاهنا جائز.

والحاصل: إنّ الإنسان الطبيعي كأنّه مركب من الإنسان وشيء آخر، بل أشياء أخر؛ فإذا كان الإنسان الطبيعي إنساناً وعوارض أخرى، ففيه إنسان منظوراً "إلى ذاته من حيث هي هي بلا شرط آخر من عموم أو خصوص أو وحدة أو كثرة أو تجرد أو خلط أو وجود أو عدم، أو اعتبار أنّه بالقوة أو بالفعل

۲۰) مط: الجسم.

۱) ش، ص: -یکون، ۲) دا، ط: منظور،

حتى عن «اعتبار عدم الاعتبار» وعن «اعتبار الإطلاق عن القيود»، وأنّ كثيراً من هذه الصفات متحقق لماهيته أمن حيث هي، لكن اعتبارها غير اعتبار نفس الذات؛ ولذا قيد اعتبار القوة بقوله: «من حيث هو بالقوة»، فإنّ الماهية وإن كانت ذاتها قوة أن تكون موجوداً أو عاماً أو غير ذلك لكن معناها ليس معنى القوة، بل هو من لوازمها ومقارناتها الغير الملتفت اليها عند الالتفات إلى نفس ماهية الإنسان أبما هو إنسان. وأمّا الإنسان العام، فعمومه بشيء زائد على الإنسانية؛ وكذا الإنسان الخاص خصوصه بأمر زائد عليها وكذا كونه موجوداً في الخارج بشيء زائد وكونه معقولاً بوجوده في العقل، ففي جميع هذه الأمور إنسانية وشيء آخر.

فإذا كان في الوجود الخارج أو في النفس إنسان وشيء، كان الإنسان كالجزء لهما عند التحليل وإن كان عينهما بوجه آخر ـ كما مرّ. فإنن، جاز اعتبار ذاته بذاته وإن كان مع غيره؛ فإنّ ذات الشيء ذاته، سواء مم غيره أو لا مع غيره. وليس إذا كانت ذاته مع غيره لم يكن ذاته ذاته أ. فذات الشيء دائماً له، وكونه مع غيره إضافة عارضة له زائدة كزيادة ذلك.

والفرق أنّ الإضافة بما هي إضافة حتى إضافة الزائدة أمر غير ''نسبي'' غير مستقل وجوداً وإدراكاً، فلا تصبر محكوماً عليها بشيء ما لم تصر ملتفتاً

٧) ط: دران كان عشهما.. ذاته بذاته.

١) ش: لماهية / ط: للماهية / دا: وإن كان كثير من هذه الصفات متحققاً في الماهية.

۲) ش، ص: ـ ليس. ٢) ط: رغير ملتقت.

عنا نسخه فاجز عقره: الماهية فالإنسان. ٥) ط: لها.

٤) فعة نسخة فاجز عظه: الماهية فالإنسان. ( ٥ ) ط: لها.

۱۰) ملت غیر شدی. (۱۰) مطت غیر شدی.

إليها؛ فزائدة شيء بما هي زيادة شيء ليست زائدة. فإذا نظر إليها بأنّها أيضاً أمر غير الطرفين حكم عليها أيضاً بالزيادة، وهكذا حتى ينقطع النظر والاعتبار. وبالجملة، كون الإنسان بما هو إنسان مع غيره أيضاً غير كون الإنسان في نفسه؛ فكونه في نفسه متقدم بالذات على كونه مع غيره. فالإنسان بما هو إنسان متقدم لا محالة على الإنسان الشخصي الذي هو إنسان ونحو من الوجود يلزمه عوارض مشخصة بها يصير مشاراً إليه حساً ممتنعاً عن الاشتراك؛ وكذا على الإنسان الكلي، لأنّه إنسان مع نحو من الوجود يحتمل الاشتراك وذلك لايكون إلّا في العقل؛ وبالجملة، متقدم على الإنسان الكوني وعلى الإنسان العقلي تقدّم البسيط على المركب وتقدّم الجزء على الكل بحسب الملاحظة العقلية والتحليل العقلي.

فإذن، الإنسان بما هو، إنسان فقط، لا نوع ولا شخص؛ وكذا الحيوان بما هو، حيوان، لا كلي ولا جنس ولا نوع ولا شخص ولا واحد ولا كثير. لكن يلزمه أن لا يخلو من أطراف هذه المتقابلات، وعند إهماله يجوز الاجتماع فيه بين المتقابلين منها. فالإنسان بالشرط المذكور أي بما هو \_إنسان فقط وإن كان موجوداً في إنسان مّا وفي كل شخص منه، لكن ليس هو بذلك الاعتبار إنساناً ما، كما ليس بذلك الاعتبار هذا الشخص المعين؛ إذ في كونه إنساناً ما زيادة على كونه إنساناً ما؛ ففيه على كونه إنساناً بما في كونه شخصاً على خصوصاً زيادة على إنسان مّا؛ ففيه زيادة على زيادة، بل هو بذلك الاعتبار إنسان لا غير. وكونه مع غيره لا يمنع كونه نفسه، فكون إنسان مّا موجوداً لا يمنع كون الإنسان بما هو إنسان منا موجوداً لا يمنع كون الإنسان بما هو إنسان

١) ش: لايلزمه. ٢) ط: +هو.

٤) ش، مط: مشخصياً،

٣) ش: -كما ليس بذلك... إنساناً.

موجوداً، لأنّه إذا كان هذا الشخص ـ وهو إنسان مّا ـ مـ وجوداً فالإنسان الذي جزق الأي كانبياض المقارن للجسم، فإنّه من حيث هـ و بياض موجود وإن كان غير ممكن الافتراق عمّا يقارنه: إذ المقارنة لا تنافي المغايرة، بل تؤكّدها. فالمقارن لشيء " ـ سواء كان صفة له أو موصوفاً به ـ موجود في نفسه هـ و بعينه وجوده مـع غيره كالصفات والأعراض، فإنّ وجود الأعراض في أنفسها هو بعينه وجودها لمـ وضوعاتها؛ أو لم يكن كذلك، بل عرض له أن يكون مقارناً لغيره كالمثلث مع الزوايا والأربعة مع الزوجية، فإنّ وجود المثلث في نفسه شـيء وكونه ذا الزوايا شـيء آخر عارض لازم له.

#### هداية كشفية

اعلم أنّ الموجود في الحقيقة من كل أمر ـ كما مرّت الإشارة إليه مراراً ـ هو وجوده الخاص بـ ومعنى موجودية المعاني والمفهومات هو كونها صادقة عليها محمولة لها آ، وأنّ ثبوت كل شيء لشيء فرع وجوده في نفسه : فمعنى كون الإنسان موجوداً عند التحقيق عبارة عن كون بعض الموجودات محمولاً عليه أنّه إنسان، بل الموضوع في الأحكام كلها هو الوجود والموجود، لا المعانى والمفهومات : فمفهوم الإنسان لا يحمل عليه أنّه إنسان ولا موجود.

فكما أنّ كون كذا موجوداً أو واحداً لا يوجب كون مفهوم الوجود أو مفهوم الوحدة موجوداً، فكنا كون زيد حيواناً أو إنساناً لا يوجب كون معنى الحيوان أو معنى الإنسان من حيث نفس معناه موجوداً؛ فإنّ مصداق موجودية

۱) ط: جزءه. ۲) ط: بشيء.

٤) ش. مط: الموجود.

٣) با:له.

الشيء ومطابقه وملاكه هو وجوده، لا نفسه مجرداً عن الوجود ولا لا بشرط الوجود. وقولهم: «ليست الماهية من حيث هي إلّا هي» معناه أنّه نفس هذا المفهوم التصوري من غير حكم عليه بإثبات أو نفي؛ وليس معناه أنّه يحكم عليها من تلك الحيثية بنفسها أو بذاتياتها ولا يحكم بعرضياتها. كيف وكل تصديق وحكم لابدً له من مفهوم تصوري ووجود له أو وجود صفة له، فكيف يكن مع عزل النظر عن الوجود مصداقاً لحكم ؟؟

فالحق أنّ مثل هذه المفهومات الكلية والطبائع التصورية موجودات بمعنى اتّحادها مع الهويات الوجودية. ولهذا قالت العرفاء: «الأعيان الشابتة ما شمّت رائحة الوجود»، أي ليست في ذاتها موجودة لا بالفعل ولا بالقوة ولا كما يقوله الشيخ: إنّها وإن لم تكن من حيث ذاتها موجودة ولا معدومة، لكنها موجودة في الواقع؛ بل معنى موجوديتها اتحادها بالموجودات: فافهم هذا، فإنّه من مزالق أقدام الفحول ومضالً الأفهام والعقول.

♦ [ص ٢٠٢. س ٩] قال: دولقائل أن يقول: إنّ الحيوان بما هـو
 حيوان غير مـوجود فـي الأشـخاص، لأنّ
 الموجود فـي الأشخاص هو حيوان ما ...»:

كلام هذا القائل لا يشبه أن يكون كلام رجل واحد، فإنّه مع كونه مشتملاً على الأغلاط التي ألزمها عليه الشيخ يناقض بعضه بعضاً؛ فإنّه اعترف بأنّ الميوان بما هو حيوان موجود لكنّه غير موجود لهذا الشخص، بل مفارق

١) ط: ــنفس هذا المفهوم... ليس معناه. ٢) ط: للحكم.

للأشخاص. وهذا متناقض أ، فإنه إذا كان هذا الشخص حيواناً وكان الصيوان صادقاً عليه وعلى غيره وليس أحد الشخصين عين الآخر، فكان كونه هذا الشخص غير كونه حيواناً، ضرورة أنّ ما به الاشتراك غير ما به الافتراق. فثبت أنّ الحيوان بما هو حيوانا موجود في كل شخص؛ فكيف يكون مفارقاً محضاً ؟! والقائلون بأنّ للماهيات وجوداً مفارقاً عن هذه الأشخاص لم يقولوا بأنّ معناها غير موجود في الأشخاص؛ بل قالوا: إنّه كما أنّ لها وجوداً في الأشخاص لها أيضاً وجود آخر مفارقاً عن الأشخاص، على ما سيتحكي عنهم الشيخ في ثاني السابعة الهذا الكتاب من أنّ في الوجود إنسانين في معنى الإنسانية: إنسان محسوس فاسد، وإنسان معقول مفارق أبدي، وجعوا لكل منهما وجوداً : إلى آخر ما حكاه عنهم. ولذلك عكم الشيخ بركاكة كلامه واعتذر من إيراده ودفعه، كأنّه أنزل مرتبة من أن يشتبه فساده على عاقل.

وقوله: ««تشخط» بالحاء المهملة -أصله «تشخط المقتول بدمه»: اضطرب، و «تشخط في دمه»: تلطّم به وتمرّع فيه داستعارة لطيفة، حيث شبّه حال من تصورت نفسه بمواد الصور الإدراكية الفاسدة التي لو صحّت كانت بها حياة النفس - بحال مقتول تلطخ ظاهر جسده بدمه الفاسدة التي به حياته لو لم يفسد.

♦ [ص ٢٠٠، س ١٦] قال: «فنقول: إنَّ هذا الثبك قد وقع فيه الغلط من وجوه ...»:

كلام هذا القائل مشتمل على وجوه من الغلط:

۱) ط: تناقض ۲) ط: مفارق

٣) ر.ك: المقالة السابعة، الفصل الثاني، ص ٢١٠. 3) ش: لهذا.

الوجه الأوّل زعمه أنّ الموجود من الحيوان إذا كان حيواناً مّا، لم يكن الموجود ميواناً بما هو حيوان.

ومنشأ هذا الغلط أنّه جعل اختلاف الاعتبارات والحيثيات مطلقاً مستلزماً للاختلاف في الوجود، فإنّ كون الشيء هذا الحيوان وكونه حيواناً مًا وكونه حيواناً مطلقاً أمور متغايرة بالاعتبار لكنّها كلها واحدة في الوجود؛ إذ لا منافاة بين كون واحد هذا الشخص وبين كونه حيواناً ما وكونه حيواناً.

والوجه الثاني ظنّة أنّ الحيوان من حيث هو حيوان يبجب أن يكون إمّا عاماً وإمّا خاصاً، بمعنى عدم الخلو أو الانفصال الحقيقي، بل الحيوان له اعتبار لا يكون بحسبه عاماً ولا خاصاً، وهو الاعتبار الذي لا يلحظ به 'إلّا نفسه؛ وله اعتبار بحسبه يحتمل العموم والخصوص جميعاً من غير تعاند، وهو كونه مع مطلق الوجود أعم من الذهني والخارجي. فذاته يحتمل كلاً من العموم والخصوص. وله اعتبار بحسبه لايحتمل الجمع، وهو كونه موجوداً بأحد الوجودات بخصوصه. فهو بذلك الاعتبار إمّا خاص وإمّا عام؛ فإن كان موجوداً معرداً عم مادة يعوارض مادية فهو خاص وليس بعام، وإن كان موجوداً مجرداً عن المادة وعدوارض مادية فهو عام وليس بخاص. فظهر أنّ وصفّي العموم والخصوص متقابلان بشرط وجود الموضوع ووحدته.

واعلم أنّ العموم والكلّية عندنا لا ينافي التعين العقلي والوحدة العقلية. فالذي اشتهر عند الجمهور من أنّ الماهية في الذهن -كالإنسان مثلاً -من حيث كونها مشخصة بالتشخصات العقلية ليست بكلية ليس كما ينبغي. نعم، هي من تلك الحيثية غير محمولة على الأشخاص الخارجية؛ إذ الحمل مناطه عبارة عن الاتعاد في الوجود. وأمّا الاشتراك والعموم، فهو ضرب من الإضافة الوجودية -أعني استواء نسبة ذلك الوجود إلى وجودات الأشخاص. وسيجيء زيادة إيضاح لهذا المعنى.

والوجه الثالث من وجوه الغلط خلطه بين الواحد بالعدد والواحد بالمعنى والعموم: فزعم أنّ المعنى الواحد إذا كان موجوداً في كثيرين، يلزم أن يكون واحداً بعينه موجوداً في الكثرة موصوفاً بصفات متقابلة موضوعاً لأوضاع متخالفة، وليس كذلك. فإنّ جسماً واحداً بالعدد يمتنع وجوده في أحياز متحددة واتصافه بصفات متقابلة، ولكن طبيعة الجسم بما هو جسم موجود في أحياز متخالفة موصوف بصفات متضادة.

### ♦ [ص٧٠٣،س٥٠] قال: «وهاهنا شيء يجب أن نقهمه وهو أنّه يجوز ٢ أن ...» :

يعني أنّ الفرق واضح بين اقتضاء السلب وسلب الاقتضاء؛ فالحيوان بما هو حيوان صبح أن لا يقتضي عدم كونه عاماً أو خاصاً. إذ لو اقتضى سلب العموم لم يكن حيوان عام، ولو اقتضى سلب الخصوص لم يوجد منه خاص، ولو اقتضى سلبهما لم يوجد أحدهما؛ وكذا لو اقتضى الخصوص لم يكن عام، أو العموم فلم يوجد خاص، ولو اقتضاهما لزم اجتماع المتناقضين في كل فرد منه "؛ بخلاف ما إذا لم يقتض شيئاً من العموم والخصوص في حتمل الجميع ولا يلزم الجمع.

ولأجل ذلك ـأي كون الحيوان بما هو حيوان لا يقتضى شيئاً ولا شرطاً ـ

١) ش:للزم. ٢) الشفاه حق.

۲) ش: \_في كل فردمنه.

يجب أن يكون الفرق متحققاً بين الحيوان بما هو حيوان بلا شرط زائد وبين الحيوان بما هو حيوان بلا شرط زائد وبين الحيوان بما هو حيوان بشرط لا شيء زائد؛ فالأول موجود خارجاً وذهناً، بخلاف الثاني حيث لا يرجد إلّا في اعتبار الذهن؛ إذ لو وجد في الخارج لكان متحققاً مع وجوده وتشخصه ووحدته والمقدّر أنّه مجرد الماهية. وأمّا الحيوان بلا شرط شيء آخر، فإنّه موجود في الخارج وإن كان مع ألف شرط يقارنه من أسباب خارجة عن نفس الماهية.

وأمًا قول الشيخ: «لو كان للحيوان مجرداً بشرط أن لا يكون معه شيء آخر وجود في الأعيان، لكان يجوز أن يكون للمثل الأفلاطونية وجود»، فأقول:

إن أراد بـ «الشيء الآخر» في الشرط المذكور كل ما هو غير نفس الماهية الحيوانية حتى الوجود والوحدة، فالمثل الأفلاطونية ليست كذلك؛ بل لكل منها وجود عقلي ووحدة عقلية. والوجود - سواء كان عقلياً أو خارجياً - أمر زائد على الماهية في التصور، وكذا الوحدة، وإن كان متحداً كل منهما معها في الخارج.

وإن أراد به كل ما هو زائد على وجود الماهية ووحدتها الشخصية من الصفات والأعراض، فذلك وإن استلزم تجويز المثل المفارقة لكن في استحالة هذا التجويز نظر ـكما سيأتي حين يحين حينه.

ولا فرق بين الصور العقلية من كلّ نوع من الحيوان الموجود في عقلنا حكما اعترف به ـ وبين ثلك الصور المفارقة التي ذهب إليها أفلاطن وأتباعه إلّا بالقيام وعدم القيام بشيء. ولو جاز أن يكون القائم بذهننا مقولاً على كثيرين موجودين في الخارج، فليجز ذلك في تلك الصور. وإن كان المحمول نفس الماهية من غير ملاحظة تعيّنها ووجودها العقلى، فذلك في ثلك الصور. فقوله:

١) ط: بالشرط.

«لو كان هاهنا حيوان مفارق كما يظنون، لم يكن هذا هو الحيوان الذي نتطلبه المنتكام عليه» مشترك الورود بينهما؛ لأنّ الحيوان المطلوب اإن كان هو المجرد عن الزوائد الذي له صورة في العقل ويعرضها الكلية والاشتراك فهو بهذه المسغة غير محمول على كثيرين بهو هو، وإن كان هو المعنى والمفهوم مع قطع النظر عن الوجود -أيّ وجود كان فهو كما من شأنه أن يحمل على الصور الحيوانية المادية كذلك يحمل على الصورة الحيوانية العقلية إن كان لها وجود في الأذهان.

والقول بأنّه هل للأنواع الحيوانية وجود مجرد في عالم العقل ـ كما يقوله الأقدمون ـ أم لا، فذلك بحث آخر لا يليق بهذا المقام.

### ♦ [من ٢٠٤،س ١٦] قال: «فالحيوان مأخوذاً بعوارضه هو الشيء الطبيعي ...»:

اعلم أنّ للحيوان - سيما النوع المحصل منه - أنحاء من الكون والحصول؛ ويمكن أخذه على وجود واعتبارات:

أحدها الحيوان المأخوذ بعوارضه المادية المقرون بوجوده الجسماني المادي المستحيل الكائن الفاسد، وهو الحيوان الطبيعي.

و شانيها الصيوان المأخوذ بعوارضه المثالية من المقدار والشكل الخياليين واللون المثالي وغير ذلك الموجود بوجود تمثلي شبحي ، كما يوجد في الخيال منّا بالاتفاق، وفي الخيال المنفصل على الاختلاف. وهو عالم عظيم الفسحة يحذو حذو العالم الطبيعي بما فيه من الأفلاك والكواكب والصيوانات

٢) ط: المطلق.

۱) ش: نطبه. ۲) ش: سیجیء.

والأشجار والمعدنيات والأرض والماء والهواء والنار؛ وهو أعظم من هذا العالم بكثير، وله طبقات بعضها ألطف من بعض لكن جميع ما فيها ذو حياة وشعور. فهذا هو الحيوان الصوري والمثالي.

و ثالثها الحيوان المجرد عن العوارض المادية وغير المادية، وله وجود في عقولنا وبالاتفاق، وفي العالم العقلي على اختلاف القولين؛ وهو الحيوان العقلي.

ورابعها الحيوان المأخرذ بماهيته لا بوجوده، طبيعياً كان أو مثالياً أو عثلياً أو عثلياً أو عثلياً والحيوان بهذا المعنى هو المحمول على كثيرين وهو الذي ليس من هذه الحيثية موجوداً ولا معدوماً ولا واحداً ولا كثيراً: بل الماهية بالوجود موجودة وبالوحدة وبالكثرة كثيرة. فالأصل في الموجودية والمجعولية هو الأشخاص والهويات الوجوية، فإنّه ما لم يصدر عن الجاعل وجود لم يتحقق ماهية أصلاً.

والحَريِّ من هذه الأربعة بأن يقال: إنّه الطبيعة الحيوانية التي قيل إنّ وجودها وجود إلهيّ - لأنّه صادر على سبيل الإبداع بمجرد العناية الإلهية والإنشاء القضائي من غير تعلّق بمادة واستعداد وزمان -هو الحيوان بالمعنى الثالث، أعني الحيوان العقلي؛ فإنّ الصورة العقلية لكل نوع من أنواع الكليات مرجودة في حد الإبداع بإجماع الحكماء: أمّا الحكماء المشاؤون وأتباعهم ومنهم الشيخ فهي عندهم صور عقلية قائمة بذات الله تعالى، وأمّا عند أفلاطن وشيعته فهي عندهم منفصلة الوجود عنه تعالى.

فعلى أيّ الوجهين وجود الحيوان العقلي وجود مفارق إبداعي مقدم على وجود الحيوان الطبيعي تقدّم العلّة الفاعلية على المغلول وتـقدم البسـيط عـلى المركب؛ لكن هذا النحو الثاني من التقدم والتأخر بين الحيوان العظي والحيوان <sup>(</sup> الطبيعي أمر غامض دقيق، لا يعرفه إلّا الراسخون في العلم الشامخون في الحكمة.

وأمّا الذي قرّره الشيخ ووصفه بأنّ وجوده أقدم من الوجود الطبيعي وأمّا الذي قرّره الشيخ ووصفه بأنّ وجوده أقدم من الوجود الطبيعي المحيوان بالمعنى الرابع وجوده تابع لوجود الأشخاص متأخر عنها وإن كان معناه جزء معنى الشخص. كيف وقد ذكر الشيخ -في الفصل الثاني من المقالة الثالثة من الفن الثاني وهو في قاطيغورياس المنطق "معنى الجواهر الأولى والثانية والثالثة، وحقق كون الأشخاص الجوهرية أقدم جوهراً من الأنواع، والأنواع من الأجناس، وذكر أنّ الأشخاص هي الجواهر الأولى، والأنواع هي الجواهرالثانية، والأجناس هي الجواهر الثالثة؛ لا أنّ معنى الجوهر مختلف فيها، الجواهرالثانية والمناسبة إلى التساوي لا بالتشكيك، بل بمعنى أنّ الجواهر الشخصية أولى بالجوهرية لأنّها أول "من جهة الوجود ومن جهة الكمال والفضيلة وكذلك الأنواع بالنسبة إلى الأجناس عن الأولاد البرهان على ما الماء؟!

وبالجملة، الأشخاص أقدم وجوداً من الأنواع والأنواع من الأجناس في كلّ مقولة، على عكس ما تصوّره أكثر الناس لما رأوا أنّ مفهوم الجنس جزء مفهوم النوع وهو جزء مفهوم الشخص. فالحق أنّ الماهيات٬ والمعاني الكلية غير موجودة /إلّا بتبعية الأشخاص والهويات الوجودية.

ه) مط: \_ أنّ الأشخاص... فيها لأنّه.

۱) ش:ببن.

٢) مط: أعنى.

٤) عبارات دطه مفشوش است.

٣) ر. ك: منطق الشهاد الداولات، الفصل الثاني، ص ٩٠.

٦) ط: أولى.

٨) ش: ـغير موجودة.

٧) ش: المفهومات.

#### ♦ [من ٢٠٥، س ٤] قال: «فكما أنَّ للحيوان في الوجود أنحاء فوق واحدة ...»:

يريد بيان أن العموم والكلية كما يعرض للماهية في العقل بالقياس إلى الأشخاص الخارجية، كذلك يعرض لها بالقياس إلى الأشخاص الذهنية؛ إذ كما أنّ للحيوان أو الإنسان مثلاً وجودات شخصية خارجية فوق واحد، كذلك له وجودات عقلية فوق واحد، كل منها كلي مشترك بين الأشخاص الخارجية، لأنّ كلاً منها حاصل بعد تجريد الماهية الخارجية عن لواحقها المادية.

فلكل عاقل أن ينتزع من الأفراد الإنسانية كزيد وعمرو بحذف أعراضها وزوائدها المشخصة صورة واحدة؛ بحيث إذا تلبست بتشخص زيد مثلاً كانت زيداً، وإذا تلبست بتشخص عمرو كانت عمرواً وهكذا في كلّ شخص.

وأيضاً كلّما سبقت من واحد منها صورة إلى العقل بعد تجريده عن الزوائد وتأثّر العقل عنها، لم يمكن حصول أخرى من شخص آخر وتأثّر غير الأوّل إلّا أن ينمحي الأوّل، لاستحالة اجتماع المثلين؛ لكن تعددها بتعدد النفوس العاقلة إيّاها. فإذا تعدّدت كذلك، فللجميع حد واحد مشترك نسبته إليها نسبة كل منها إلى الخارجيات، ولكن الخارجيات تحتاج إلى تقشيرات وتجريدات كثيرة عن زوائد كثيرة حتى تحصل منها صورة عقلية؛ بخلاف تلك الصور، إذ لا فرق بين كل منها وبين ما يجمعها ويشترك الجميع إلّا بالاعتبار، حيث ينتزع منها من غير تجريد صورة أخرى مثلها في تمام الحقيقة لكن مع اعتبار العموم والاشتراك لها والخصوص الإضافي لهذه. فهذه الصور وإن كانت بالقياس إلى النفس الجزئية المشوبة بالتعلقات الأشخاص الحقيقية كلية فهي بالقياس إلى النفس الجزئية المشوبة بالتعلقات المادية المتكثرة بالعدد حسب تكثّر الأبدان بالعدد التي انطبعت فيها -كما هو المشهور - جزئية؛ وهي واحدة من أمثالها من الصور الحاصلة في العقول المشهور - جزئية؛

الجزئية. فيجوز أن تكون كليات من الصور متماثلة كثيرة بالعدد من الجهة التي هي بها شخصية، ويكون لها معقول كلي آخر مشترك بينهما، كاشتراك كل منها بين الأشخاص الحقيقية الخارجية، مع الفرق الذي ذكرناه؛ وهو أنّ كل من الجزئيات الخارجية مركب منه ومن اللواحق، بخلاف الكلي المشترك بين تلك الكليات قإنّها لا يزيد عليه بشيء زائد عليها. وسيرجع الشيخ إلى هذا المقام بضرب آخر من الكلام عن قريب.

#### ♦ [من ٢٠٦، س ٤] قال: «فالأمور العامة من جهة موجودة¹، ومن جهة ليست»:

أراد أنّها موجودة في الواقع بعروض الوجود لها لا من جهة ذاتها، وقد علمت أنّها موجودة بالعرض لا بعروض الوجود.

♦ [ص ٢٠٦، س ٤] قال: وأمّا شيء واحد بعينه بالعدد ...»:

سيجيء إيضاح الكلام في فساد هذا المذهب.

. . .

۱) الشفاد +من خارج.

## فميل [الفويل الثاني]

# في كيفية لحوق الكلية للطبائع الكلية وفي إتمام. القول في ذلك وفي الفرق بين الكلّ والجزء والكلّي والجزئي

واعلم أنّ جماعة من الناس استصعبوا كون الصورة العقلية لماهية حكالإنسان - كلية دون واحد من الأشخاص. واشتبه عليهم الفرق بين الصورة المقلية والصورة الخارجية في الكلية والجزئية قائلين بأنّ الطبيعة التي في الذهن لها أيضاً هوية، لأنّها موجودة من جملة الموجودات؛ ولها أيضاً تخصص بأمور: منها أنّها منطبعة في الذهن، ومنها أنّها لا يشار إليها إشارة حسية، ومنها أنّها لاتقبل الانقسام المقداري.

وليست بموجودة أيضاً في كثيرين ولا شركة للكثيرين فيها باعتبار وجودها فيهم.

وليس معنى الشركة إلَّا المطابقة؛ فإن كانت الذهنية كليتها باعتبار

المطابقة، فالجزئيات يطابق بعضها بعضاً، فيجب أن تكون الجزئيات كلية أحضاً.

وإن قلتم: كون الجزئيات متخصصة منعها عن مطابقة الكثيرين، فالماهية الذهنية أيضاً متخصصة بالانطباع في الذهن والتجرد عن المقدار والوضع؛ فإنّ الإنسانية كما لا تقتضي المقدار الخاص والوضع الخاص، لا تقتضى التجرد عنهما، وإلّا لم توجد إنسانية مقترنة بهذه العوارض'.

وصاحب المطارحات لكر هذه الشبهة وذكر التفصّى عنها بأنّ:

الأمر الخارجي "ليس وجوده لإدراك مدرك أ. والصورة الذهنية وإن كانت من حيث تعينها ممتازة عن صورة أخرى لنوعها وهي جزئية من الجزئيات - إلا أنّها ذات ليست متأصلة في الوجود لتكون ماهية بنفسها أصلية؛ بل مثال أ، ولا كلّ مثال ، بل مثال إدراكي لما وقع أو سيقع. فمن حيث إنّها مثال إدراكي ألأمر خارجي ' ويصع مطابقته للكثرة يسمى «كلية»، وذاتها إنّما حصلت لمطابقة كثرة وللمثالية. وأمّا الخارجي، فليست ' ذاته أنّه مثال لشيء آخر. (انتهى كلامه.)

أقول: فيما ذكره ما هو قريب صحيح، وما هو بعيد فاسد: أمَّا كون الأمر

٢) المثارع والمنازعات ص ٢٣١.

٤) دا (هامش)، ط: ليس وجوده وجوداً إدراكماً.

٦) المشارح: +مثالية.

٨) ش، مط، ط: \_ بل مثال.

۱۰) ش، دا، ط: خارج.

١) دا: +الفريبة.

٣) المحارج: الخارج.

٥) المحارج: +جملة.

۷) المشارح: مثالية. د)

٩) مط: - لما وقع... إدراكي.

۱۱) مط: +فی.

الخارجي ليس وجوده وجود [أمر] إدراكي مثالي فصحيح؛ لكن لايلزم أن يكون كل ما وجوده وجود إدراكي مثالي كلياً: فإنّ من المثال ما هو جزئي أيضاً، كالصّور الحسية والخيالية.

وأيضاً لانسلّم أنَّ الصور العقلية إنّما وجدت لأن تكون أمثلة للخارجيات، بل لها وجود في أنفسها عرض لها كونها مثالاً لغيرها، إذ ليست هي من مقولة المضاف.

على أنّ كون الذهني مثالاً للخارجي دون المكس موضع تأمّل، لأنّ المماثلة من الجانبين. وليس منشأ كلية الأمر الذهني كونه واحداً والخارجيات من الأشخاص متعددة إذ قد علمت أنّ المثالي أيضاً قد يقع متعدداً كالخارجي، وقد يكون الخارجي من ماهية واحداً والذهني منها متعدداً كالشمس مثلاً، فإنّ صورتها في الأذهان متعددة وشخصها الخارجي واحد. بل الحق في المقام أنّ لهذه الخارجيات من نوع واحد التي وجوداتها المادية تقتضي الانفصال والتفرقة بالفعل أو بالقوة وكونها مغمورة في حجب الأعدام والنقائص أصلاً كمالياً عقلياً، له وجود شديد عقلي يفيض منه الوجود به أو بواسطته على هذه الخارجيات على قدر استعدادها؛ فهو الأصل في نوعها، وهذه كالفروع والرقائق له أرجيات على قدر استعدادها؛ فهو الأصل في نوعها، وهذه كالفروع والرقائق له وجودة الوجود شديد عقلي يفيض منه الوجود به أو بواسطته على هذه الخارجيات على قدر استعدادها؛ فهو الأصل في نوعها، وهذه كالفروع والرقائق وجوداتها. فهذا الوجه يصع اشتراكه بينها، لتساوي نسبته إليها دون نسبة وجود العقلية واحد منها إلى البواقي، وأن يحمل معناه وهفهومه عليها؛ وكذا الصور العقلية واحد منها إلى البواقي، وأن يحمل معناه وهفهومه عليها؛ وكذا الصور العقلية واحد منها إلى البواقي، وأن يحمل معناه وهفهومه عليها؛ وكذا الصور العقلية

۲) ش،مط: ـکلما وجوده

٤) ط: الماهدة.

٦) ط: \_ لهذه الخارجيات

۸) ط: ـ له.

١) ط: رجوداً إدراكياً مثالياً.

٣) ش،مط:هي ليست.

ه) مط: \_ متعدداً كالخارجي... في الأنهان.

٧) ط: ـ ته.

التي في الأذهان.

وأمّا قولهم: «إنّ الصورة \ العقلية من حيث وجودها وتعينها العقلي ليست مشتركة بين كثيرين ولاكلية»، فليس الأمر كما زعموه ؟ إذ التعين العقلي لا ينافى الكلية والاشتراك، بل يؤكدهما حكما علمت.

# ♦ [ص ٢٠٧. س ٥] قال: «فقد تحققت إذن أنّ الكلي في الموجودات مـــا هـــو وهــو هــذه الطبيعة ...»:

أقول: يجب عليك أن تعلم الغرق بين المساهية لا بشرط التي في ذاتها ليست بكلي ولا جزئي ولا غيرهما من المفهومات إلا نفسها، لا بمعنى أنّها في حد نفسها يحمل عليها نفسها حملاً شائعاً، لأنّ ذلك أيضاً إنّما يكون بعد أن تكون موجودة وبين الكلي أي المعروض لأحد المعاني المذكورة التي مفهوماتها كليات منطقية ومعروضاتها كليات طبيعية ؟.

وهذا المعنى المنطقي لا يعرض الماهية إلّا بعد وجودها، لأنّ الوجود أول ما يعرض الماهية؛ فالكلي الطبيعي ما له نحو من الوجود يقبل الشركة بين كثيرين، وهو لا يكون إلّا وجوداً عقلياً سواء قام بذاته أو بغيره؛ إذ الوجود الحسّي ليس من شأنه الاشتراك إلّا بعد تجريده عن الكمال والوضع وغيرهما.

ورأى الشيخ أنّ الكلي بهذا المعنى لا وجود له <sup>4</sup> مفرداً في الأعيان ولو في الأعيان العقلية، بل إنّما وجوده-كالكلي المنطقي-في النفس لا في الخارج، لكنه

١) دا:الصبور، ٢) ط: زعبوا.

٢) در بالای صفحه ۲۷ نسخهٔ حص، این دها بخط ملاصدرا نوشته است: حاللهم اهدني سبیل رخساك، و أحتي قلبي بنور عمرفتك و هداك».

موجود في الخارج مخلوطاً بالشخصيات متعددة بتعددها؛ لا كما زعمه بعض معاصريه أنّ الماهية من حيث هي واحدة بالعدد في الخارج قد عرض لها جميع الشخصات الخارجية وهي من حيث عرض لها تشخص زيدٍ زيدٌ وتلك بعينها من حيث عرض لها تشخص عمرو عمرو مرود متى تكون إنسانية زيد بعينها إنسانية عمرو وهكذا إنسانية بكر وخالد وغيرهم، وإنّما التغاير بينها بمجرد الإضافة والاعتبار لا غير، كنسبة أب واحد لأبناء متكثرة. وإليه الإشارة بقوله: «إنّما يتشكك من أمره هل له وجود على أنّه عارض» إلى قوله: «وخالد» يعني هل الكلي وجود على أنّ ذلك الوجود عارض لشيء واحد معين من جملة الأشياء، فيكون ذلك الشيء إنسان مثلاً هو بعينه ثات واحدة بعينها موجودة بوحدتها المعينة لكثيرين كزيد وعمرو وخالد.

وهذا توهِّمٌ فاسد يحكم بفساده من له أدنى معرفة.

♦ [ص ٢٠٧،س ١٠] قال: «أمّا طبيعة الإنسان من حيث هو إنسان ...»:

[الطبيعة الكلية بوصف الكلية غير موجودة في الخارج]

يريد بيان أنّ الطبيعة الكلية كالإنسان المطلق لايمكن أن يكون على وصف الكلية موجودة في الخارج، بل إنّما وجودها في النفس: فذكر أنّ طبيعة الإنسان بما هو إنسان شيء، وأنّها موجودة شيء غير أنّها إنسان بالاعتبار،

٣) ط: ـ عمرو. ٤ ) ش: ـ زيد.

ه) ط: ــ بعينه. ٢) ط: برحداتها.

٧) دا (تصميم شده بر هامش): مع.

وأنَّها كلية شيء يلحقها مع الوجود، لكن لا في الخارج بل في النفس.

وأمّا الذي يطلق عليه لفظ «الكلي» ويكون موجوداً في الخارج، فذلك كلي بمعنى آخر، لا بمعنى كونه صادقاً أو مغروض الصدق على كثيرين بالفعل أو بالقوة. فقد سبق في بعض فنون الميزان وغيره للكلي معان أخرى؛ كما يقال لشخص تشترك في النسبة إليه أشخاص كثيرة لكلي بل جنس، كالعلوية المنسوبين إلى عليّ عليه السّلام -المشتركين في الانتساب إليه وهو المشترك فيه لهم كالكلي؛ أو بلدة يشترك فيها الكثيرون بالتولد فيها أو الكون فيها، كالمصرية. ويجعلون القسم الأوّل أولى بهذا الاسم، لأنّ عليّاً عليه السّلام - سبب تكوّنهم، كالكلي المقوّم للجزئيات سبب لماهيتها؛ دون القسم الثاني، لأنّ مصر ليست سبب تكوّنهم، بل سبب كونهم مصرياً. وكما يقال: العنصر الكلي والفلك الكلية والفليقة الكلية.

# ♦ [ص٧٠٠، ٣٣] قال: «بل هذه الطبائع ما كان منها غير محتاج إلى مادة في أن يبقى ولا في أن يبتدأ لها وجود ...»:

يعني أنّ الكلي بهذا المعنى الذي كلامنا فيه قد لا يكون له أفراد كثيرة مشتركة له فيه في بهذا المعنى الذي كلامنا فيه قد لا يكون قد عرض له الإضافة إلى كثيرين بالفعل أو بالقوة إلّا بحسب الفرض والتصوّر؛ فإنّ من الطبائع النوعية ما لا يحتاج إلى المادة لا في بقائه كالصور النوعية للأجسام، ولا في حدوثه كالنفوس الناطقة الإنسانية، فإنّها وإن لم تحتج إلى مادة بدنية في

١) دا: + في التناسل. ٢) ط: مشترك

٣) معا: .. بهذا المعنى لشيء.

البقاء ـ كما دلّ عليه البرهان ـ لكن احتيجت إليها في الحدوث على الوجه الذي مرّ بيانه.

فمثل تلك الطبيعة يستحيل أن يوجد إلّا واحداً بالعدد، قائماً بذاته لا في مادة، منحصراً نوعه في شخصه؛ لأنّها لو تكثّرت لتكثرت الماليسان وعلى بالفصول وإمّا بالمواد وإمّا بالأعراض، والكل محال، واستحالة التالي بأقسامه يوجب استحالة المقدم: أمّا الفصول أ، فلأنّ الكلام في الطبيعة المحصلة النوعية. وأمّا المواد، فلكونه مجرداً عنها حدوثاً وبقاء. وأمّا الأعراض، فهي إمّا لوازم الماهية أو غير اللوازم؛ فلازم الماهية كالماهية واحدة مشترك في الجميع لا يوجب الامتياز والتكثر أ؛ وأمّا الأعراض المفارقة، ففي شأنها إمكان الزوال وإمكان الحصول إمكاناً خارجياً لا ذاتياً فقط. وهذا الإمكان عبارة عن القوة والاستعداد، وقد علمت في مباحث الهيولي أنّ حصول مثل هذه القوة لا يمكن إلّا فيما يتركّب ذاته عن المادة؛ هذا خلف.

فإذن، من حق كل طبيعة مجردة عن المادة ولواحقها أن تكون واحدة بالوجود غير متكثرة العدد. وأمّا ما كان غير هذه الطبيعة المجردة، فهو لا ممالة محتاج إلى المادة إمّا في أصل الصقيقة، كالأعراض المادية مثل السواد والبياض؛ وإمّا في القوام الشخصي دون الطبيعة الأصلية، فإنّها أقدم من المادة -، كالجواهر الصورية؛ وإمّا في الهيئات اللازمة للهويات الشخصية، كالنفوس الإنسانية في مبادئ الكون. فهذه الأقسام الثلاثة تتكثر أ بتكثر المواد.

١) ط: تكثرت. ٢) ش: بالقصول.

٣) با: المامية. ٤) با: التكثير.

ه) ط: ــ هذا خلف... ولواحقها. ٦) ط: ــ تتكثر،

وأمّا قوله: «وليس يجوز أن تكون طبيعة واحدة مادية أوغير مادية، قد عرفت هذا في خلال ما علمته»، ففيه كلام طويل ليس هاهنا موضع بيانه؛ وسنعود إليه فيما سيأتي.

وأمّا الطبيعة الجنسية فلكونها طبيعة مبهمة الوجود ناقصة تحتاج إلى انضمام مقرّمات فصلية ومحصّلات للوعية، فلا توجد إلّا في الأنواع مختلفة ولا توجد إلّا بوجود تلك الأنواع، فجاز فيها "أن تكون مادية وغير مادية.

فهذه ـأي كرن بعض الطبائع النوعية منحصر الوجود في شخص كالمفارق عن المادة وبعضها متكثر الوجود كالمقارن للمادة الذي يتميز أفراده بأعراض مفارقة وكون الطبيعة الجنسية متكثرة الأنواع ـحال وجود الكليات؛ كما أنّ المذكور في الفصل السابق حالً ماهيتها.

واعلم أنّ الثلاثة الباقية من الكلّيات الخمس غير خارجة عن النوع والجنس، فكل منها بالقياس إلى أفرادها الحقيقية نوع أو جنس.

## ♦ [س، ٢٠٨، س ١٠] قال: «وليس يمكن أن يكون معنى هو بعينه موجود على عثيرين، فإن الإنسانية ...»:

يعني أنه لو كان المعنى النوعي -كالإنسانية مثلاً -موجوداً بعينه واحداً بالعدد في أشخاص كثيرة، لزم اجتماع الأضداد في موضوع واحد، وهو محال: وجه اللزوم أنّ هذه الأشخاص توصف بصفات متقرّرة غير مضافة، كالسواد والبياض، والحلاوة والمرارة، والعلم والجهل أعنى الصورة المطابقة

۱) ط: – مادية. ٢) مط: – محصلات.

٣) ش: ـ فيها. ٤) الشفاه: موجوداً.

للواقع والصورة المخالفة، وكلاهما وجوديان بينهما غاية الخلاف، فالتقابل بينهما تقابل التضادد؛ وليس المراد من العلم الإضافة التي بين العالم والمعلوم بعد تقرّر صفة العلم بمعنى الصورة. وكذا يلزم اجتماع المتقابلين بالعدم والملكة في موضوع، لاتصاف بعضها بالحركة وبعضها بالسكون، وكذا بعضها موصوف بالعلم وبعضها بالجهل البسيط العدمي. وكذا يلزم تقابل التضايف، لكون بعضها أباً وبعضها ابناً له؛ فيلزم كون إنسان واحد أباً لنفسه وابناً له. والتوالي الثلاثة بأسرها باطلة، فكذا المقدم وهو كون الإنسانية واحدة بالعدد.

وقوله: «إلا ما كان من العوارض ماهية عقولة بالقياس إلى زيد، ككونه مثلاً معلولاً لعلة أو معقولاً لعاقل»، فإنّه لا يستلزم الاشتراك بين أمور موجودة في مادة واحدة في مثل هذه الأمور الإضافية؛ بل إنّما يلزم الاشتراك المذكور بينها في الأعراض المستقرة كالسواد والبياض والعلم وغيرها، لا في الاضافيات: فتأمّل!

وإنَّما "اقتصر الشيخ على قسم التضاد لأنَّه أظهر وجوداً وأشنع فساداً.

ثمّ أذا كان حال الجنس عند الأنواع حال النوع عند الأشخاص في كونه واحداً بالعدد موجوداً في كثيرين، يلزم ما هو أفحش وأشنع، وهو اجتماع الأمور المتقابلة الذاتية فضالاً عن المثقابلات العرضية. إذ في الأول كان يلزم أن تكون ذات واحدة موصوفة بعرض ومقابله؛ وهاهنا يلزم أن تكون ذات واحدة

١) ش: الاتمناف.

۲) ش، مط: أب... ابن.

٣) دا: قلنم. ٤) ط: ماهيته.

ه) ط: \_ إنّما.

٦) دا: قوله: «وخصوصباً إن كان حال الجنس، إلى آخره. ثم.

ذاتاً ومقابل تلك الذات، فيكون حيوان واحد بالعدد ناطقاً وغير ناطق بل إنساناً وغير إنساناً وغير الفطرة السليمة وغير إنسان ـ لأنّ النوع والفصل واحد في الوجود والجعل. والفطرة السليمة حاكمة باستحالة اجتماع الأعراض المتقابلة ـ كأعراض زيد وأعراض عمرو ' ـ في موضوع واحد، فضلاً عن اجتماع ذاتيات متقابلة فيه.

فظهر أنّ الإنسانية معنى واحد، له حدّ واحد مشترك، لا أنّه واحد بالعدد مشترك، فإذا نظرت إلى الإنسانية بلا شرط، فليس<sup>7</sup> في هذا النظر نظر إضافتها إلى الأشياء بالعموم والاشتراك بوجه -كما سبق مراراً من أنّها من حيث نفسها لسبت بكلية ولا عزشية.

# ◄ [مس ٢٠٩. س٣] قال: «فقد بان أنّه ليس يمكن أن تكون الطبيعة توجد في الأعيان ... » :

الذي ظهر عند التحقيق والاستبصار أنّ الماهية بوصف العموم والاشتراك لايمكن أن تكون موجودة في المواد الخارجية، لتخصص هذا الوجود بوضع ومكان وقبول إشارة حسية بهذا وأذاك؛ بل لابد من أن يكون للكلي بما هو كلي وجود عقلي.

وأمّا أنّ هذا الوجود يجب أن يكون قائماً بذهن وأن لايكون له إلّا الوجود التابع الظلي الغير المتأصّل، فممّا لم يساعده برهان ولا بديهة أو " حدس ووجدان. فالمعقول من الإنسان كلي، سواء وجد في النفس قائماً بها، أو وجد في

۲) ط:لیس.

١) ش: - كأعراض زيد وأعراض عمرو.

٣) مطاولًا. ٤) طاء أو،

ه) ط:ولا.

عالم العقل غير قائم بشيء. والذي يقوم بالنفس من الإنسان كلي. وليست كليته نفس ما ماهيته من حيث هي هي ولا بخصوصية وجوده الذي في النفس، إذ لا دخل لهذه الخصوصية في كون الشيء كلياً ؛ بل لأنّ وجوده وجود عقلي متساوي النسبة إلى الأشخاص التي هي من نوعه؛ فإنّ الطبائع الموجودة في الأعيان بعين وجود الأشخاص إذا وقعت في التصور وحصلت صورتها في الذهن، عرضت لها الكلية.

وأمّا كيفية وقوعها من الضارج إلى النفس، فيظهر بالتأمّل فيما ذكره الشيخ في المقالة الضامسة من الفن السادس من الطبيعيات في علم النفس $^{7}$ ، حيث بيّن هناك انتزاع الذهن الكليات المفردة عن الجزئيات على سبيل تجريد لمعانيها عن نفس المادة وعن $^{7}$  عوارضها من المقدار والكيف والأين والوضع وغيرها، ومراعاة المشترك فيه والمتباين فيه $^{1}$ ، والذاتي والعرضي، وذلك بمعاونة استعمال الحس والوهم والخيال.

وعند الشيخ أنّ خصوصية الوجود العقلي مانع من العموم والاشتراك كالخارجي؛ وأمّا كون الصورة التي في النفس أو في صقع آخر أحد أشخاص الطبيعة العلمية التصورية المشتركة بينها وبين غيرها من نوعها، فذلك لاينافي الكلية الثابتة لها، فإنّ تلك الأعمية والأخصية بمجرد الاعتبار، و° ليس يجب أن يكون للكلي المشترك بين هذه الكليات والعقليات التي من نوع واحد وجود مباين من طور آخر حكما لهذه بالنسبة إلى أفرادها الخارجية وإن جاز ذلك.

۱) ط:بنفس.

٢) ر.ك: طيعيات الشفاء النفس، المقاقة الخامسة، الفصل الثاني، ص ١٩٠.

۲) طنمن. ٤ طنبه.

ە) ش:إذ.

وكما أنّ الشيء باعتبارين مختلفين يكون جنساً ونوعاً ' -كما سيجيء من حال الجنس الذي للمركبات، فإنّه نوع باعتبار و' جنس باعتبار آخر، وكذا الفرق بين الجنس والمادة في اعتباري الذهن وإن كان الجنس للبسيط الخارجي -فكذلك الشيء يكون أعم وأخصّ وكلياً وجزئياً بالاعتبار، لا الجزئي المقيقي؛ إذ لا يصير الشيء الواحد بنحو وجوده الذي له كلياً وجزئياً حقيقياً بمجرد الاعتبار، فإنّ للكلي وجوداً وللجزئي وجوداً آخر - لا كما زعمه الشيخ كما يلوح من كلامه.

فقوله: «فمن عيث إنّ هذه الصورة صورة ما في النفس فهي جزئية»:

أقول: إن أراد بهذه الحيثية التقييد للصورة بكونها حاصلة في نفس جزئية شخصية متخصصة وبهيئات مكتسبة من المادة التي بها تصير إحدى الشخصيات المتماثلة المتباينة الوجود، فالحال كما ذكره؛ لكن هاهنا حيثية أخرى واعتبار آخر زائد على نفس الماهية من حيث هي هي، وهو اعتبار وجودها العقلي سواء كان في موضوع أم لا؛ حتى لو فرضت صورة إنسانية عقلية لا في نفس شخصية، فهل هي بوجودها العقلي كلية أو جزئية شخصية؟ ورأى الشيخ أنّ الصورة من حيث ماهيتها كلية، ومن حيث وجودها شخصية من غير تناقض؛ أو من حيث إضافتها إلى الجزئيات الخارجية كلية، ومن حيث حالها في نفسها شخصية.

وليس عندنا كذلك؛ بل هي من حيث ماهيتها ليست كلية ولا جزئية، ومن

۱) مط: نرح. ۲) ط: ـ و.

٣) ش: وجود. ٤) مط، ش: من.

ه) ش: ـ متخصصة.

حيث وجودها العقلي كلية بأحد المعاني الثلاثة التي سبق ذكرها، ومن حيث إضافتها بالفعل إلى الشخصيات كلية بمعنى آخر من تلك الثلاثة. ومنشأ هذه الإضافة بل منشأ عروض الكلية مطلقاً هو ذلك الوجود التضوري'؛ ولهذا قيل في تعريف الكلي على الوجه الأشمل: ما نفس تصوره غير مانع من الشركة، والتصور نحو من الوجود زائد على ماهية المتصور -كما لا يخفى.

وقوله: «فإنّ الشركة في الكثير لايمكن إلّا بالإضافة فقط» صحيح، معناه أنّ المشترك فيه يجب أن يكون ذاتاً واحدة بالقياس إلى ما اشتركرا فيها. وأمّا أنّ المشترك فيه يجب أن يكون ذاتاً واحدة بالقياس إلى ما اشتركا فيها. فذلك ذواتاً متعددة متعدداً عقلياً لا عددياً "-لايمكن أن يكون كلية مشتركاً فيها، فذلك منظور فيه؛ لجواز أن يكون كل منها مما يقع فيه الاشتراك لكثيرين. ولا يلزم من ذلك أن تكون الذات المشترك فيها وحدتها وحدة شخصية ممتنعة الاشتراك البتّة، كما مرّ مراراً؛ ولا أيضاً لزم أن يكون "الاختلاف بين العقليات التي لها حدّ واحد اختلافاً في العدد فقط كالمقابلات من نوع جسماني، فإنّ للعقليات أطواراً من الوجود بعضها فوق بعض.

### ♦ [من ٢١٠، س ١] قال: «والنفس نفسها تتصور أيضاً ...»:

يعني أنّ النفس قد تتصور نفسها تصوراً كلياً، فتلك الصورة الكلية صن النفس مع تصور آخر كلي في هذه النفس أو في نفس أخرى؛ وكذا تصورات

٨) ش، ص: أطوان

| ٢) ط: ـ تعدداً عالياً لا عديياً. | ١) ط:+الصنوري.  |
|----------------------------------|-----------------|
| ٤) ط: متهمة.                     | ٣) ش:مشتركة.    |
| ٦) ص: اختلاف.                    | ە) مى: ــ پكون. |

٧) با: كالمتماثلات.

كلية في نفوس أخر يجمعها تصور واحد، لأنّ جميعها تحدّ بحدّ واحد، فتكون هذه الصور الكلية جزئيات لذلك الكلي الآخر الجامع لها حداً ومعنى. فيكون ذلك الكلي الآخر يمايز هذه الصور التي هي أمور في النفس بحكم خاص واعتبار خاص، وهو نسبته إليها بالكلية؛ كما لكل منها نسبة إلى أمور في الخارج يجعلها كلية، بمعنى أنّ كلاً من الخارجيات إذا جرّد عن خصوصياته حصلت منه صورة كما حصلت من غيرها.

وكلّما سبقت الى الذهن من تلك الأمور فتأفّرت منه النفس بصورة، لم يكن لغيره تأثير جديد إلّا بعد أن ينمحي أثر الأوّل، فكذلك الحال في كل واحد من تلك النفسانيات إذا أدركته النفس تارة أخرى بإدراك ذلك المدرّك؛ فإنّ للنفس أن تتصور ما تصورته بإدراك مستأنف وتأثر منها نحوأ آ آخر. فكل ما سبق إلى النفس من هذه الصور النفسية، لم يكن لفيره من جنسه تأثير جديد؛ وهذا معنى المطابقة لكثيرين. ولو كان بدل هذه المؤثرات التي هي صور أمن نرع واحد أو بدل ما يؤثر بها أي الماهية المصورة بها صورة أخرى تخالفها لمان الأثر الحاصل منه غير موافقة لها في المعنى ولا مجانسة إليها، ولا الشيء لكان الأثر الحاصل منه غير هذا الأثر؛ فلا مطابقة له بالنسبة إليها، ولا الشيء منها بالنسبة إليه مكور جزئية بالقياس إلى ذلك الكلي؛ وهو أيضاً في نفسه بصورة تجمعها كلها صور جزئية بالقياس إلى ذلك الكلي؛ وهو أيضاً في نفسه صورة جزئية يمكن إدراكها تارة أخرى بصورة أخرى، وهكذا. لأنّ لحاظات

١) ط: سيق. ٢) ط: وتأثرت.

٣) ط: بنحن. ٤) ط: صورة.

ه) طنوکل. ۱ ما: +ر.

النفس لا تقف إلى حدّ؛ ففي قوة النفس أن تعقل شيئاً وتعقل أنّها عقلتْ وتعقل عقل عقلها وعقل عقل عقلها، وهكذا لا إلى نهاية. لست أقول: إلى لا نهاية، لأنّ حضور \ غير المتناهي مجتمعة بالفعل محال.

فللنفس أن يبجعل لشيء واحد اعتبارات مختلفة ومناسبات وتركب إضافات في إضافات لا إلى حدّ تقف عنده وجوباً، كوجود الإنسان ووجود وجوده، وهكذا؛ وكذا تعقله وتعقل تعقله لا إلى حد. ولكن لا يلزم شيء من هذه الأمور المتضاعفة لزوماً "قريباً ولا خطورها بالبال؛ فإن من تعقل الإنسان مثلاً "لا يستلزم أن يتعقل "هذا التعقل عن ما وراءه"، سيّما ما يمعن في البعد. فإنّ كثيراً من المناسبات الواقعة لشيء واحد مقيساً إلى الأشياء مما تذهل عنها النفس ولا تدركها، ككون الاربعة مثلاً خبعف الاثنين ونصف مما تذهل عنها النفس ولا تدركها، ككون الاربعة مثلاً خبعف الاثنين مربع كذا الثمانية وثلث الاثنا عشر وعُشر الأربعين ونصف عشر الشمانين مربع كذا مجزءاً من كذا وجزءاً من اثنا عشر جزءاً من كذا وجزءاً من اثنا عشر خراً من كذا، وهكذا لها نسب غير متناهية إلى أعداد غير متناهية من غير شعلور شيء منها ببال "كثير من النفوس مع كونها قريبة التناول؛ وكذا إخطار خصرب عدد في أعداد كذلك، بل مناسبة عدد مع مثله مرّات غير متناهية لها، وخمع عدد مع أعداد لا نهاية لها، وضرب عدد في أعداد كذلك، بل مناسبة عدد مع مثله مرّات غير متناهية بها، وضرب عدد في أعداد كذلك، بل مناسبة عدد مع مثله مرّات غير متناهية بها، بالتضعيف، بل فرض مثله ومثل مثله، وهكذا لا إلى نهاية. وهذا أشبه بما ذكره بالتضعيف، بل فرض مثله ومثل مثله، وهكذا لا إلى نهاية. وهذا أشبه بما ذكره

١) ط: - حضرر، ٢) مط: - في إضافات.

٣) دا، ط: اللازمة. ٤) دا (تصميح در هامش): تحصيل في المقل.

ه) ش: \_مثلاً ) ش: يمتل.

٧) مط: رآه. (٨) دا: الثمانية،

۹) مط: \_غیر. ۹) ش: بالبال.

أوّلاً من تصور النفس وتصور تصورها وهكذا لا إلى حد.

#### [دقيقة مشرقية على أنّ تصور ماهية غير تصور تصورها]

وهاهنا دقيقة مشرقية لابدً من التنبيه عليها؛ وهو أنَّ تصور ماهية كماهية الإنسان شيء، وتصوّر تصوّرها شيء مخالف لذلك التصوّر لا بالعدد فقط، بل بالعقيقة؛ فإنَّ الأول أمر حقيقي والثاني اعتباري. وذلك لأنَّ التصور والتعقل والإدراك وما يرادف ذلك عبارة عن نحو من الوجود.

فكما أنّ وجود الماهية غير تلك الماهية لاختلافهما في الأحكام والآثار، فمن أحكام الماهية أنّها تعرضها الكلية وتقبل تعدد الوجودات والتشخصات، وأنّها يمكن تعقلها بالكنه مرّات كثيرة، وأنّها ليست من حيث ذاتها إلّا هي بالمعنى الذي مرّ؛ وهذه كلها بخلاف حال الوجود، فإنّه متشخص بنفسه لا بتشخص زائد عليه، ولا يقبل وجوداً آخر وتشخصاً أخر فضلاً عن الوجودات والتشخصات، وأنّه لا يمكن تعقله بالكنه بعلم ذهني حصولي فضلاً عن التعقلات الكثيرة وإلّا يلزم أن يترتب الأثر الخارجي على الأمر الذهني بل أن يكون الذهن خارجاً حكما حققناه في موضعه بل يظهر بأدنى تأمّل في معنى تعقل الشيء بالكنه، وأيضاً قد يكون وجود واحد مصداقاً لحمل معان كثيرة ومفهومات متفايرة كمفهوم العلم والقدرة والإرادة والحياة والتقدم والوجوب والموحدية والإبداع؛ وأيضاً الوجود مجعول وجاعل، والماهية غير حاعلة ولا

۱) ش: الصور. ۲) ش: تعددات.

٣) ش: يتشخص. ٤) من، ش: وجود آخر وتشخص.

ه) ط: بالكثيرة. ٢) ط: المتقدم

مجعولة؛ فكذلك عقل شيء لكونه نحواً من الوجود أههو بالحقيقة غير ماهيته المعقولة؛ ولأنّ الوجود الخاص لايمكن تعقله بصورة مساوية له كالماهية، فإذا تعقل ذلك العقل كان تعقله بصورة غير مساوية له.

فإذا تقرّر هذا، فظهر أنّ التعقلات المتضاعفة ليست كأشخاص ماهية واحدة، ولا أيضاً لها ماهية مشتركة كلية؛ لأنّ الصور المقلية بما هي صور عقلية لا ماهية لها، فضلاً عن كونها واحدة مشتركة بينها. إنّما الماهية للأمور التي هذه صورتها في العقل، كما أنّ الوجودات الخارجية صورها في الخارج لا ماهية لها. فعلم أنّ كون كليات متعددة أشخاصاً لماهية واحدة مشتركة محا ليس بصحيح ولا يجوّزه من له يد باسطة في الحكمة وفي نفسه قوة منضجة للغلسفة.

قوله: «فإنّ هاهنا مناسبات في الجنور الصم»: جنر كل عدد عبارة عن ما إذا ضرب في نفسه حصل منه ذلك العدد، ويسمى ذلك مجنوره؛ فحاصل ضرب العدد في نفسه مجنور، ولكل عدد مسواء كان صحيحاً أو كسراً مجرداً أو صحيحاً مع كسر عفله مجنور؛ ولكن ليس لكل عدد جنر صحيح ولا صحيح مع كسر منطق. وذلك كالعشرة مثلاً، كما دلّ عليه البرهان الهندسي ويقال له: «أصم الجنر». إنّما الكلام في أنّه هل لمثل ذلك العدد أعني أصم الجنر جنر غير منطق أم لا؛ والظاهر من كلام القوم أنّه ليس لأصم الجنر جنر في الواقع مطلقاً، حتى أنّهم قالوا: إنّ المرويّ عن أمير المؤمنين حكيم العرب والمجم عليه، لأنّ السلام من لا يعلم الجذر الأصم إلّا هو» موضوع مختلق عليه، لأنّ

١) جواب عبارت: «فكما أنَّ وجود الماهية غير تلك الماهية».

٢) ط: وجوده. ٢) ش: إنّه مروى.

الممتنع لا حقيقة له حتى يكون معلوماً وعلم الله كيف يتعلق بالممتنعات.

والحق عندنا خلاف ما زعموه، فإنّ المربع السطحي بإزاء المربع العددي في جميع الأحكام الحسابية؛ فإنّ براهين العدد والمساحة مشتركة، فالممسوح كالمعدود حذو النعل بالنعل.

ثمّ لا شبهة في أنّ المربع الذي مساحته عشرة أذرع كان ضلعه الذي بإزاء الجذر ثلاثة أذرع وكسراً غير منطق، وهو بعينه جذر العشرة لمصولها عنه بتكرير نفسه كنفسه، كحصول المربع بحركة الضلع على نفسه مثل نفسه هذا.

فالشيخ إنّما عنى بمناسبة الجذر الأُصم النسبة الصمية التي له إلى ذلك العدد على طبق ما قرّر دناه.

> ♦ [ص ٢١١، س ٨] قال: «فأمّا أنّه هل يجوز أن تلوم المعاني العامة للكثرة مجردة عن الكثرة وعن التصورات العقلية، فأمر سنتكم عليه فيه من بعد»:

يعني أنّه هل يجوز أن يكون للمعاني المتكثرة الأشخاص - كالإنسان - وجود قائم بذاته مجرد عن الكثرة والتشخصات الخارجية وعن التصورات العقلية الحالّة بالأذهان حتى يكون في الوجود إنسان عقلي لا في ذهن من الأذهان، فأمر سنتكلم عليه في ثاني السابعة لهذا الكتاب المعقود لاقتصاص مذاهب الأقدمين في المئل والتعليميات أي سنبيّن استحالته. وسنتكام شحن أيضاً هناك حسب ما أفادنا الله بعونه وقوّته.

١) ط: في الأنهان.

### ♦ [ص ٢١١. س ٩] قال: «فإذا قلنا: الطبيعة الكلية موجودة في الأعيان فلسنا نعنى من حيث هي كلية ...»:

#### [ في كيفية وجود الكلي الطبيعي في الخارج ]

إذا قيل: الكلي الطبيعي موجود في الخارج أو الماهية المعروضة للكلية موجودة، توهّم أكثر الناس أنّ الكلي بما هو كلي موجود أو "اتصاف الماهية بالكلية والوجود في حالة واحدة؛ وهذا كما إذا قيل: «الأجزاء المحمولة» فيتوهّم أن الجيزء بما هو جزء محمول. بل المراد أنّ الطبيعة الموجودة بوجود الأشخاص هي التي إذا جرّدت عن العوارض المادية وحصلت في العقل تعرضها الكلية. فللطبيعة دأي الماهية الكلية داعتبارات: اعتبار أنّها طبيعة من غير شرط وقيد؛ واعتبار أنّها من شأنها أن تنتزع منها صورة عقلية؛ واعتبار أنّها صورة معقولة بالفعل؛ واعتبار أنّها إذا قارنت بمادة كل شخص من أشخاصها وأعراضه كان عين ذلك الشخص، مثلاً إنسانية زيد إذا قارنت مادة عمرو وأعراضه كانت عمرواً. فهذه اعتبارات أربعة.

والماهية بالاعتبار الأوّل لا تأبى الوجود في الأعيان، فإنّ الإنسان بما هو إنسان موجود في الأعيان بوجود الأشخاص الخارجية؛ وليست بحسب هذا الاعتبار كلية. وكذا بالاعتبار الثاني والرابع؛ وليست بحسبهما أيضاً كلية بالفعل، وهي بالاعتبار الثالث كلية؛ لكن لابدّ أن تكون منطبعة في ذهن من الأنهان عند الشيخ، وعند أفلاطن وشيعته جاز وجودها قائمة بنفسها.

ولو جعل أحدٌ كونَ الماهية بحيث إذا وجدت في الذهن عرضتها الكلية أو بحيث إذا قارنت مادة شخص وأعراضه كان ذلك الشخص معنى الكلية واصطلح عليه، كان له ذلك؛ إذ لا حجر في الاصطلاحات. فيكون الكلي بهذا المعنى موجوداً في الخارج، لكنّ الكلي المحمول على كثيرين أو المشترك بينهما غير موجود إلّا في العقل مجرداً عن اللواحق والأعراض.

> ♦ [مس ٢١٢. س ٣] قال: «وإذ قد عرفنا هذه الأشياء فقد سهل لنا للغرق بين الكل والجزء وبين الكلي والجزئي ...»:

> > معناه واضع لا حاجة إلى شرح.

. . .

### فعيل [الفعيل الدّالث]

## في الفصل بين الجنس والمادّة

لمّا فرغ من تعريف الكلي الذي كالجنس للأقسام الخمسة بمعانيه الثلاثة المنطقية ومعروضاتها الطبيعية وكيفية وجود الطبائع الكلية على وجه العموم، أراد أن يبحث عن أنواعها الخمسة فرداً فرداً أعني الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام وذكر خواصها ونحو وجودها. فشرع في الجنس أوّلاً لتقدّمه على الباقية: أمّا على الأخيرين فظاهر، لكونهما إمّا من عوارضه وإمّا من عوارض ما يتقوّم به من النوع؛ وأمّا على النوع فلكونه جزءاً للنوع باعتبار؛ وأمّا على الفصل فلكونه مزءاً للنوع باعتبار؛ وأمّا المسادة تقدّم بوجه على الصورة على العمينة وإن كان للصورة بما هي صورة على الإطلاق تقدّم بوجه آخر عليها.

فإن قلت: كيف يكون الكلي الشامل للخمسة جنساً لها والجميع أنواعاً له والجنس نفسه أحد الخمسة فيلزم تقسيم الشيء بنفسه ويغيره؛ وأيضاً يلزم أن يكون غير النوع نوعاً وهو الأربعة الباقية فيكون الجنس نوعاً والقصل نوعاً والعرضان نوعاً؟

قلت: المقسم وإن كان أمراً ذهنياً فهو جنس طبيعي؛ إذ ليس معناه معنى الجنس، بل يعرضه الجنسية. وأمّا أحد الأقسام الذي هو الجنس فهو جنس منطقي، فحصل التغاير بينهما (وأيضاً لا منافاة بين كون مفهوم الجنس معروضاً للنوعية وكذا كون مفهوم الفصل نوعاً؛ كما أنّ مفهوم الجزئي كلي، لاختلاف الصملين. وبالجملة، هذه المفهومات منطقيات بالقياس إلى معروضاتها، وطبيعيات بالقياس إلى عوارضها؛ فالنوعية عارضة للجميع وهي في نفسها وبالقياس إلى ما تحتها جنس ونوع وفصل وخاصة وعرض.

والغرض من هذا الفصل الفرق بين اعتبارين حاصلين للمعنى الجنسي كالحيوان مثلاً، فإنّه جنس محمول على ما تحته من الأنواع باعتبار ومادة لها باعتبار آخر.

♦ [ص٣١٣.س ٤] قال: «الذي لل يسلزمنا الآن هـو أن نـعرَف طبيعة الجنس والنوع. فأمًا أنّ الجنس على كم شيء يدل فقد كان يحل ...»:

كل من لفظي «الجنس» و «النوع» كان دالاً بحسب اللغة على معنى آخر أو معان أخرى؛ ثمّ نقل في صناعة الحكمة إلى معنى منطقي، وإلى موضوع ذلك المعنى: فالجنس كان مستعملاً أوّلاً في كل ما يشترك بالنسبة إليه الكثيرون، فكان يقال لعلى عليه السّلام -: إنّه جنس العلويين لانتسابهم إليه، ولمصر: إنّه

۱) مط: بینها.

جنس للمصريين. والنوع كان معناه صورة الشيء.

فنقل الجنس في عرف أهل هذه الصناعة إلى الكلي المقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة في جواب ما هو. ونقل النوع أيضاً إلى المقول على الكثرة المتفقة الحقيقة في جواب ما هو: وإلى معنى آخر وهو الكلي المقول عليه وعلى غيره الجنس في جواب ما هو ويقال له «النوع الإضافي»، والأوّل «النوع الحقيقي». والأوّل «النوع الحقيقي». والإضافي أعمّ من الحقيقي البسيط.

وقد يستعمل الجنس مكان النوع أيضاً.

وأمّا استعمال كلّ من الجنس والنوع في معناه المنطقي والطبيعي فهل يحتاج إلى تعدد وضع أو نقل، فظنّي أنّه ليس كذلك. لأنّ كل مفهوم كلي فقد يراد به به نفس المفهوم، وقد يراد به موضوعه وما صدق عليه؛ فإنّ الواحد قد يراد به نفس الواحد، وقد يراد به شيء هو الواحد؛ وكذا الأبيض؛ فكذلك الكلي والجنس والنوع وغيرها. فالقاعدة مطّردة في الجميع، إلّا أنّ هذه المفهومات تختص بأنّ أفرادها وموضوعاتها أيضاً مفهومات كلية ومعقولات؛ فهي معقولات شانوية، وهذه الموضوعات معقولات أولى. فهذه الألفاظ إذا استعملها المنطقيون كان المراد نفس مفهوماتها، لأنّهم لا يبحثون إلّا عن المعقولات الثانية؛ وإذا استعملها والكثير والعلّة والمعلول والقوة والفعل وما يجري مجراها إذا استعملت في العامية. كما أنّ الواحد والعلم الكلي كان المراد مفهوماتها، وإذا استعملت في غيره عبراد بها أفرادها المخصوصة لصدقها عليها. فالموضوع له اللفظ بالذات إنّما هو المفهوم، وإنّما المخصوصة لصدقها عليها. فالموضوع له اللفظ بالذات إنّما هو المفهوم، وإنّما المخصوصة لصدقها عليها. فالموضوع له اللفظ بالذات إنّما هو المفهوم، وإنّما المخصوصة لصدقها عليها. فالموضوع له اللفظ بالذات إنّما هو المفهوم، وإنّما

۲) فا: +من وجه.

١) ط: كثيرين متفقين. ٢) ش، دا، مط: \_ الحقيقة.

٤) ش:غيرها.

يستعمل في الأفراد لاشتمالها عليه وصدقه عليها؛ ولذلك قال: «وغرضنا الآن فيما يستعمله المنطقيون»، أي فيما يصدق عليه ما استعمله من حيث هو كذلك.

## إقال: «فنقول: إنّ المعنى الذي يدل عليه إلله الجنس ليس يكون جنساً ...»:

اعلم أنّ المدلول عليه بلفظ الجنس 'أو النوع أو الفصل أو الضاصة أو العرض العام '\_أعني كل واحد من الكليات الضمسة الطبيعية المحمولة على أفرادها ـ ليس مدلولاً عليه بذلك اللفظ إلّا ببعض الاعتبارات، لا بجميعها؛ فإنّها باعتبار آخر مادة وموضوع وصورة وعرض غير محمول.

فالمعنى الجنسي بأحد الاعتبارين جنس لنوعه محمول عليه، وبالاعتبار الآخر مادة له "جزء مادي له ومادة لفصله.

والفصل بأحد الاعتبارين فصل محمول على أفراد النوع المتقوم بـه، وبالاعتبار الآخر صورة لمادة النوع التي هي باعتبار آخر جنس له وجزء وعلة صورية للنوع.

والنوع بأحد الاعتبارين أنوع محمول على أشخاصه، وبالاعتبار الآخر جزء مادي لأشخاصه ومادة وموضوع لتشخصاته.

وكذا العرض الخاص والعام كل منهما عرضي محمول على أفرادها حملاً بالعرض بأحد الاعتبارين، وبالاعتبار الآخر عرض غير محمول على تلك الأفراد وهي موضوعات له بذلك الاعتبار لاالأفراد.

٧) مط، دا، ط: \_ العام.

١) مط: \_ليس يكون جنساً... بلقظ الجنس.

عا: - فعيل محمول... بأحد الاعتبارين.

٢) دا: - مادلاله.

فذكر الشيخ البيان مخصوصاً بالجنس ليقاس عليه بواقي الكليات المشهورة.

وفي المثال الذي كثر الإشكال فيه على المتوسطين في النظر فضالاً عن الناقصين فيه، وذلك لأنّ كثيراً ما يقع الاستدلال في العلم الطبيعي على إشبات الشكل الطبيعي والحيّز الطبيعي والحركة الطبيعية وغيرها من الأمور الطبيعية بأنّ الجسمية طبيعة نوعية مشتركة في الأجسام فلو اقتضت شيئاً منها لكانت لا ثابتاً في الأجسام كلها وليس كذلك فهي لطبيعة أخرى مخصوصة، ثمّ يقال تارة أخرى: إنّ الجسمية جنس للأجسام كلها بسيطة كانت أو مركبة فيقع الإشكال؛ فنقول:

إنّ الجسم جنس باعتبار، لما تحته من الأنواع المترتبة والمتكافئة التي منها الإنسان، فهو جنس للإنسان مثلاً: لكنّه ليس جنساً له -بل مادة -إذا اعتبر بوجه آخر من الاعتبار. فيكون معنى الجسمية جنساً ومادة للإنسان باعتبارين مختلفين؛ وأنت تعلم أنّ الجنس محمول على النوع ومتحد في الوجود معه، والمادة جزء من وجوده ويستحيل حمله عليه. فلابد هاهنا من فرق بين الجسم وقد اعتبر جنساً وبينه وقد اعتبر مادة أنّه إذا أخذ الجسم جوهراً ذا طول وعرض وعمق بشرط أنّه ليس يدخل فيه معنى غير هذا المعنى من اغتذاء أو حس أو نطق أو مقابل تلك المعاني، فهو مادة؛ وإن أخذ لا بشرط شيء آخر ولا بشرط شيء آخر ولا بشرط عدمه، بل يجوز أن يكون له مع هذا المعنى -أي معنى البوهر الطويل

٢) ط: الإنسان.

٤) ش: أخذت.

١) ط: لكان.

۳) ط:+والفرق. .) ما در درما

ه) مط:لايشترط.

العريض العميق حسّ أو تغذّ أو لايكون، وكذا غير هذه المعاني ولو كان ألف معنى بشرط أن يكون الجميع موجوداً بوجوده، فهو جنس. فلهذا يصبح أن يحمل بهذا المعنى الثاني على المركب منه ومن غيره كما على الجزء المجرد عن غيره أيضاً خارجاً أو عقلاً؛ ولا يصبح أن يحمل بالمعنى الأوّل إلّا على الجزء الذي هو المادة، سواء كانت مركبةً في الخارج من جوهرية وصورة هذه الأبعاد أو بسيطاً له هذان المعنيان بوجود واحد على اختلاف القولين.

وكذا الفصل كالحساس، فإنّه إن أخذ شيئاً له حس بشرط أن لا يكون هناك معنى آخر زائد، لم يكن فصلاً، بل يكون صورة من صور الجسم وجزءاً صورياً اللحيوان ولبدن الإنسان؛ وإن أخذ الحساس شيئاً ذا حس من غير شرط آخر حتى يجوز أن ينضم إليه معان آخر، كان فصلاً

وكذلك القول في مثال الحيوان، فإنّ الحيوان إذا أريد مجرد معناه المركب من الجوهرية وقبول الأبعاد والتفذي والحس لاغير، فيكون ما بعد ذلك خارجاً عنه لو لحقه، فلا يبعد أن يكون جزءاً مادياً للإنسان ومادة لصورته التي هي نفسه؛ وإن أخذ جسماً بالمعنى الثاني مع قوة التغذي والحس كذلك والمجموع أيضاً كذلك، أي بلا شرط شيء غير هذه الأمور رفعاً ووضعاً بل مع تجويز أن يكون غيرها داخلاً في هويته موجوداً بوجوده، كان الحيوان جنساً محمولاً على الكل.

وقوله: «على سبيل تجويز الحس وغير ذلك» يعني بالقياس على الجسم ليكون محمولاً بالقياس إلى الحيوان، فإنّ الحس كقوة " التغذية والحركة

١) مطاجزه صورة. ٢) ط: ــ القول.

٢) ط: وقرة.

ضروري في معنى الحيوان -بأي الوجهين أخذ -كما صرّح به بقوله: «ولكن هناك بالضرورة» أي بالبديهة «معها قوة تغذية وحسّ وحركة ضرورة» أي وجوباً لا جوازاً «ولا ضرورة في أن لايكرن غيرها أو يكون» أي لا ضرورة عند أخذ الحيوان مطلقاً بلا شرط في أن يكون مجرد هذه المعاني الداخلة فيه التي لا تنفك عنها الحيوانية أو يكون معها غيرها من نطق أو فصل آخر يقابله لو كان، فعند ذلك كان جنساً. هذا تقرير ما ذكره.

#### [فوائد]

وفي كلامه فوائد:

منها: إنّ المعنى المادي إذا أخذ بحيث يكون جنساً محمولاً على المجتمع من المادة وعدة من المعاني الأخرى ولو كان ألفاً، فذلك مشروط بكون مجموع تلك المعاني مقوّماً لوجود هذه المادة -وإن كان خارجاً عن ماهيتها ومعناها - حتى يكون المجموع موجوداً بوجود واحد ليكون كلها محمولات عليه كنفس المعنى المادي المأخوذ من غير شرط؛ وإلّا فليس كل ما فرض منضماً إلى شيء مأخوذ لا بشرط كان ذلك الشيء جنساً محمولاً على المجموع، فالسماء المأخوذ لا بشرط شيء ليس تجنساً لمجموع السماء والأرض، وكذا الصجر الموضوع بجنب الإنسان ليس محمولاً على المجموع بأيّ وجه أخذ.

و منها: إنّه يعلم من كلامه أنّه يمكن لماهية واحدة كالجسم -أعني الجوهر المصوّر بصورة الأقطار -أنحاء كثيرة من الوجود، بعضها أكمل من بعض وفي بعضها أنقص. فأنقص وجودات الجسم ما تمّ وجوده بمجرّد أنّه جوهر ذو

١) دا، ط: + الجنسي. ٢) ط: مأخر ذاً.

٢) ش: المأخونة... ليست.

أبعاد. وأكمل منه ما لم يتم وجوده به، بل به وبصورة أخرى طبيعية هي مبدأ حركة وسكون كالماء والهواء؛ فالماء جسم واحد متضمن لمعنى آخر زائد على الجسمية المذكورة أولاً، تم ا وجوده بذلك المعنى الآخر فقط. وأكمل منه جسم آخر له وجود الأكمل وأقوى من الأولين، إذ لم يتم وجوده بالمعنى الأول، ولا به و المامنى الثاني؛ بل تم بهما وبأمر آخر كالنامي، حتى يكون المجموع موجوداً بوجود واحد أكمل وأقوى من وجود كل من الأولين. وهكذا القياس إذا كان مع الجوهر والأبعاد والطبيعة المحرّكة والنمو حياة وإحساس وتحريك إرادي، إلى الغاية القصوى في الوجود.

ومنها: إنّ في قوله: «فهو إذن محمول على المجتمع من الجسمية التي كالمادة من النفس» إشارة إلى أنّ الصورة الأخيرة متضمّنة للمعاني التي بينها وبين المادة؛ وأنّ كل حقيقة مركبة لها وحدة طبيعية فإنّما تركبها من المادة والمحورة الأخيرة، إذ فعلية الشيء بصورته لا بمادته؛ وأنّ الصورة شأنها الفعلية فلا يكون مادة أو جزء مادة لشيء، لأنّ المادة شأنها القوة والاستعداد وكذا جزأها على هو أولى بذلك.

فإن قلت: يلزم ممّا ذكرت أن يكون التركيب بين المادة والعمورة اتحادياً، كالتركيب بين الجنس والفصل؛ فما الفرق بين المركبات والبسائط الخارجية؟

قلت: الفرق بأنّ جنس البسائط - كاللون للسواد - لا يمكن أن يكون موجوداً بنفسه مفارقاً عن فصله - كقابض البصر في مثالها -؛ بخلاف أجناس المركبات كما ذكرنا، وقد مرّ فيما سبق ما فيه كفاية به.

١) دا: إلا لايتم. ٢) ش: + و.

٣) طنديه ر. 1) دا: جزؤها.

#### [حكمة مشرقية]

وهاهنا حكمة مشرقية وهي أنّه إذا تمّ وجود معنى جنسي - كالجسم النامي مثلاً ؛ في موضع بنفسه مجرداً عن فصل كمالي يلحقه، أكان بالضرورة نوعاً حقيقياً بحسب فصله المقوم أو أنواعاً حقيقية بحسب أنحاء فصوله المقومة له ماهية ؟ وفي موضع آخر لم يتم بنفسه، بل مع فصل كمالي يتقوم به، وكان المجموع أيضاً نوعاً حقيقياً.

فنقول: وجوده هناك أشد وأقوى من وجوده هاهنا بما هو مادة. وذلك لأنّ شأن المادة بما هي مادة القوة والاستعداد والنقص، لا الفعلية والتمام والكمال؛ فالشيء ما لم يكن ناقصاً لا تصير مادة لشيء آخر، بخلاف ما إذا كان متأكّد الوجود قوياً في بابه.

وفي ذلك أمثلة كثيرة: ألا ترى أنّ الجسمية الطبيعية في الأجسام المعراة عن قوة التغذي والنمو مما يتفق وجود أشخاص منها أدوم بقاء أقوى تجسّماً وأعظم مقداراً من الجسمية التي للأجسام النامية وغيرها، كالأشجار والحيوانات؛ فجسميتها التي هي مادة وجودها متبدلة مستحيلة تحتاج إلى مدد من خارج يصير بدلاً من جسميتها المتبدلة، حتى يدوم صورتها الكمالية موجودة شخصية بتبدل أمثال مادتها التي هي جسميتها ليبقى نوعاً لاشخصاً، لنقص وجودها.

وكذا الجسم النامي إذا تمّ وجوده من غير قوة حس وحركة إرادية، كان أقوى وجوداً في كمال قوته النامية مما إذا كان مادة لحيوان؛ إذ ليس نموّ

١) مط، ش، ص: + ق. (١ لماهيته.

٣) ش: ٠ و. ٤) ط: عن.

الحيوان وتغذيه ( وتوليد أمثاله كفعل النباتات، فإنّ هذه الأفعال "تتفق فيها أقوى وأكثر وأدوم ممّا يتفق من الحيوان. وكذا قوة الحس والصركة في الحيوان العديم النطق قد تكون أقوى ممّا في بدن الإنسان كلّه.

وكما علمت هذا في معنى جنسي واحد بالقياس إلى نوع إضافي قريب منه، فقِسْ حاله في قوة الوجود وضعفه بالقياس إلى أنواعه الإضافية مترتبة تحته بحسب مراتب ضعفه في الوجود، فالجسمية في النبات أضعف ممًا في الجماد والعنصر، وفي الحيوان أضعف من الأضعف، وفي الإنسان أضعف من جميم ما سبق، وفي المقلاء أضعف ممًا في الجهّال.

وبالجملة، كلّ ما هو أكمل صورة فهو أنقص صادة، فلا يبعد أن ينتهي مراتب البشر و في الكمال إلى حيث تبقى صورته النفسانية بمادة مثالية من غير بدن طبيعي، بل تبقى صورته العقلية تامة كاملة بلا بدن حيواني أو مثالي.

وقولنا: «تامة كاملة» معناه أنّه يتحقق فيه جميع ما سبق من معاني المواد والصور والأجناس والفصول موجودة بوجود واحد على وجه أعلى وأشرف. وإدراك هذا المطلب المغامض اللطيف لا يتيسّر إلّا بقوة قدسية ونور إلهي ينكشف به الحقائق كما هي.

♦ [من ٢١٠، س ٢١] قال: «وكذلك فافهم الحال في الحساس...»:
 والناطق، فإن أخذ الحساس...»:

يعنى كما علمت الحال في المعنى الجنسى كالجسم والصيوان أنَّه بأيّ

١) دا: تغذيته. ٢) دا: +التي.

٣) ط: أنواع إضافية. ٤) ط: البشرية.

المعينين مادة وبأيّهما جنس، فافهم الحال في المعنى الفصلي أنّه كيف يكون بأحد المعنيين جزءاً صورياً غير محمول، وبالآخر فصلاً متحد الوجود مع الجنس بالنوع. فإنك إن أخذت الحساس نفس الحساس أو شيئاً ذا حس مطلقاً حسواء كان نفسه أو غير نفسه كالجسم بشرط أن لايكون مأخوذاً معه زيادة أخرى دلم يكن فصلاً محمولاً على الحيوان أو الإنسان، بل كان جزاء "إذ ليس الحيوان مجرد هذا المعنى بلا زيادة أخرى، فيكون جزءاً صورياً للحيوان بما الحيوان ولا بحمل عليه الحيوان ولا الجسم النامي، هسو حيوان ولبدن الإنسان؛ ولا يحمل عليه الصورة كما لاتحمل عليها لمبرورته حينئذ مادة والمادة لا تحمل عليها المجموع منهما. وكذا لا يحمل الحيوان حينئذ على الإنسان، لأنّه مشتمل عليها جزء غير محمول؛ فالضمير في قوله: «وكذلك فإنّ الحيوان غير محمول عليه» راجع إلى الإنسان.

وإن أخذ الحساس شيئاً ذا حس لا بشرط أن لا يكون معه غيره بل مجوزاً له أن يكون معه أو فيه معان أخرى مأخوذة من الصور والمواد كنموً واغتذاء ومقدار وغير ذلك كان فصلاً محمولاً على المركب ومحمولاً عليه المركب، كالحيوان والإنسان.

وقوله: «مجوزاً له وفيه ومعه» احتمالات ثلاثة:

أحدها أن يكون المراد أوّلاً من الحساس شيئاً له صفة الحس<sup>7</sup> بأن يكون منسوباً إلى الحس، لا الذي جزؤه الحس ـأعنى المجموع. فإنّ المشتق كما

۲) مل: +حد.

١) ش، ص، مط: المعنى القصل.

٢) ش: جزؤه. (1) ط: ــ له.

ه) دانله أق ۲) طنزاجس.

۷) ط:جزءه

يطلق على مجموع الصفة والموصوف كذلك يطلق على ' الموصوف؛ فإذا جوّز شيء آخر كقوة الاغتذاء والنموّ، كان وجوده له.

وثانيها أن يكون المراد منه جسماً ذا نمو واغتذاء وحسّ كالحيوان، فكان مثل معنى النامي والمغتذي موجوداً فيه.

وثالثها أن يكون المراد<sup>٢</sup> منه جوهراً أو جسماً له صفة الحسّ، فكان مثل<sup>٢</sup> النامي موجوداً معه في الحيوان؛ ومع جميع هذه التقادير لابدّ في حمله على الحيوان من أن لاتكون تلك المعاني خالية عن معنى الحس.

#### [دقيقة]

وهاهنا دقيقة، وهي أنّ الصورة التي بإزاء الفصل ويقال لها «الفصل الاشتقاقي» ـ كالنفس الحيوانية في مثالنا هذا ـ ليست ممّا لا يحمل عليه الجنس، أعني الحيوان؛ لأنّ المبورة تمام حقيقة المعنى الجنسي ومقوّم وجوده ووجود ما بإزائه من المادة. فكل ما يوجد في المادة فقد وجد في الصورة على وجه أعلى وأشرف؛ لكن الكلام في نفس معنى الفصل الكلى، كمفهوم الحساس. فافهم هذا.

# ♦ [ص ٢١٥، س ١٧] قال: «فإذن أيّ معنى أخذته منا يشكك ألحال في جنسيته أو ماديته من هذه س»:

يعني إذا شككت في معنى أخذته من هذه الأمور، هل هو جنس لما أخذته منه أو مادة، ثم وجدته ممّا قد يجوز انضمام الفصول إليه أيّها كان، على أن يكون منه وفيه -أي على وجه يكون بعضاً منه أو مضمّناً فيه لاأن يكون لحقه

۱) ش: +ذات. ۲) ش: أن يراد.

٤) ش: لا يشكك /دا: لا يشكله / الشفاء بشكل.

۲) مط:+معنی،

من ' خارج ـ ، كان جنساً لما أخذ منه ، كالحيوان بالقياس إلى الانسان؛ فإنَّك إذا أخذت الحبوان ونظرت إلى نفس معناه وحدته مردداً فيه مجوزاً أن يكون ناطفاً أو صاهلاً أو ناهقاً ـ على أن يكون أحد هذه القصول تمام معناه مضمّناً فيه لا منضِّماً إليه من خارج -، فكان جنساً للمأخوذ منه. وإن أخذت ذلك المعنى أو المعانى الداخلة فيه مجرداً أو مع بعض الفصول فقط ـبأن يكون تمام معناه وخاتم حقيقته حتى لو انضم إليه معنى آخر كان عرضياً له خارجاً عن نفسه لم يكن من جملة معانيه ـ، لم يكن ذلك المعنى جنساً للمأخوذ منه؛ كبدن الإنسان، فإنّه جسم نام حساس تمّ وجوده، وإذا أضيف إليه معنى الناطق كان خارجاً عنه فهو «مادة»، وإن أخذته أو أخذت معانيه موجباً تمام المعنى حتى دخل فيه ما يمكن أن يدخل في المأخوذ منه كان «نوعاً» له، وإذا كنت في الإشارة إلى ذلك المعنى غير متعرض لما يتم به كان «جنساً» أيضاً. فإذن "، ذلك المعنى إذا أخذ بشرط لاشيء آخر كان مادة، وإذا أخذت بشرط زيادة شيء آخر كان نوعاً، وإذا أخذ مطلقاً ملا تعرَّض شرط آخر غير ذاته له 'اثناتاً أو سلباً كان حنساً ميهم المعنى والوحود جميعاً؛ فالمأخوذ على هذا الوجه حاز أن يكون له وحود فيه جميم الزيادات المترادفة والفصول المتلاحقة على أن يكون أجزاء ذاته داخلة في معناه.

(ص٢١٦.س ٧) قال: ووهذا إنّما يشكل فيما ذاته مركبة،
 وأمًا فيما ذاته بسيطة فسعى أن ...»:

١) مط: عن. ٢) ش، دا، مط: فإنّ. ٢) ش: حكان. ٤) مط: سكه.

۲) دا، ط: + واحد.

وجه الإشكال في القسم الأول ظاهر، فإنّ الجزء ما يكون وجوده غير وجود النوع وجود النوع وجود النوع وجود النوع والفصل، فكيف يكون الشيء الواحد مادة وجنساً، والأمور المتباينة الوجود كيف يحمل بعضها على بعض؛ فيحتاج إلى ببان لا يدفع به الإشكال. وأمّا الذي ناته بسيطة، فليس فيه إشكال؛ إذ العقل ربما يفرض فيه وفي المعاني التي تضمنها هذه الاعتبارات الثلاثة. فإنّ الموجود البسيط حكالسواد -قد يتضمن معاني ومفهومات بعضها أعم من بعض، كلها موجود بوجود كالكيفية واللونيّة والقابضية للبصر؛ فللعقل أن يلاحظ بعضها دون بعض، أو مع شرط بعض، أو لا بشرطه؛ فإذا اعتبر بعضها كاللون جنساً أو مادة أو نوعاً والبعض الآخر كالقابض فصلاً أو صورة أو نوعاً، لم يلزم أن يكون جنسه متميزاً عن فصله في الوجود، ولا مادته عن صورته، بل بمجرد الاعتبار الذهني.

فنقول في كيفية الحال في المركب بحيث يندفع منه الإشكال: إنّ الجسمية مثلاً إنّما يكون جزء الإنسان إذا أريد بها معنى غير ما أريد بالجسمية التي هي جنس له وكذلك الجسمية التي له أو فيه قبل الحيوانية التي له أو فيه أو قبل الحيوانية مطلقاً إذا أخذ الجسم بمعنى لا يحمل عليه \_أي بمعنى المادة لا بمعنى الجنس أو النوع ممّا يحمل عليه. وأمّا الجسمية التي أخذت ووضعت بحيث يجوز أن يتضمّن لكل معنى من المعاني المقرونة بالجسم بالمعنى الأول بعد أن يجب "فيها أن يتضمّن الأبعاد، فلهذا المعنى الجنسى أفراد وأنحاء من الوجود

۱) ش، مما: تصفیق بیان /دا: بیان و تصفیق /مس (بغط ملاصندرا): کلمه دبیان» در مثن و کلمه دت حقیق» در بالای آن بصروت نسخه بدل آمده است که هر کلام باشد درست است و نامیخان به اشتهاده رد کلمه را در متن آر ردهاند.

٣) ش: نجيب /دا: بحسب.

مختلفة كأنواع الجمادات والنباتات والحيوانات. فإذا وجد في الإنسان متحداً به موجوداً بوجوده كان وجوده \ -أي وجود الجسم النوعي - متضمناً للجسمية بالمعنى الأوّل وكانت جزأه \ ، فكان وجودها فيه قبل هذه الجسمية؛ بعكس ما سبق، حيث كان الجسمية بالمعنى الأول في الإنسان قبله وقبل الحيوانية فيه \ ، وأيضاً صار الجسم هاهنا متضمناً للحيوانية وجوباً بعد أن كانت الحيوانية متضمنة له جوازاً أو وجوباً عند ما كان المنظور إليه حال الجسم بالمعنى الجنسي، فإنّه كما جاز أن يكون منفرد الوجود جاز أن يكون جزءاً لشيء، فجاز أن يتضمنه شيء آخر وإن كان ذلك الشيء بحسب نفسه مما وجب تضمنه إيّاه بوجه آخر. فمعنى الحيوانية جزء للجسم بوجه، والجسم بوجه آخر جرء آخر حين كل منهما.

## ♦ [ص ٢١٧، س ٢] قال: «ثمّ الجسم المطلق الذي ليس بمعنى المادة إنّـما وجوده واجتماعه ...»:

#### [في أنَّ الجسم من حيث هو جسم أمر مبهم]

يريد أنّ الجسم من حيث هو جسم - بلا شرط قيد ا وجودي أو عدمي - أمر مبهم، لا وجود له في الخارج ولا في الذهن إلّا بوجود قيد يحصّله؛ فإنّ الشيء ما لم يتعيّن لم يوجد، فوجوده ° منفرداً أو مجتمعاً إنّما يحصل بوجود أنواعه. وكل ما يوضع تحته من الأنواع والأشخاص فهي أسباب وجوده أو أسباب أسباب

۱) ط: کان وجوده. ۲) مط: جزؤه /ط: جزئه.

٢) دا: \_فيه. ٤ ) دا: وتقيد.

ە) ط: فوجود.

وجوده، وليس هو سبباً لوجودها وإن كان بوجه جزءاً لمعانيها أو جزءاً لحدودها؛ ولا منافاة بين الجزئية في المعنى والحدلشيء ( وبين التابعية له في الوجود.

فالأصل في الموجودية الأشخاص، ثمّ الأنواع، ثمّ الأجناس؛ كما مرّ من أنّ الأشخاص الجوهرية هي الجواهر الأولى، وأنواعها الجواهر الثانية، وأجناسها الثالثة ٢. ولو كان للجسمية التي بمعنى الجنس قبل النوعية قبلية بالذات أو بالزمان، لم يكن جنساً بل مادة؛ إذ لا تحصّل للجنس في نفسه إلّا بالنوع، بل بالشخص أيضاً، بل وجود تلك الجسمية التي بمعنى الجنس التي للنوع هو بعينه وجود النوع لا غير. وكذلك حكم الجسمية بالقياس إلى النوع الذي لها في العقل؛ فلا يمكن للعقل أن يضع في شيء من الأنواع للجسمية لطبيعتها الجنسية وجوداً يحصّل أولاً، ثمّ ينضم إليه شيء آخر كالفصل حتى يحدث منهما جسم نوعي كالحيوان في العقل. إذ لو فعل ذلك لكان ذلك النوع مركباً من جسم وشيء مغاير له في الوجود العقلي، فلم يكن ذلك الجسم الذي فرض جنساً محمولاً عليه في العقل؛ إذ الجزء لا يحمل على المركب وقد فرض فرض محصول؛ هذا خلف.

فظهر أن لا فرق بين العقل والخارج في أن لا وجود للجنس قبل نوعه المتقوم به ماهيته، بل لا يحدث الطبيعة الجنسية التي لنوع من الأنواع خارجاً وعقلاً إلّا إذا حدث ذلك النوع بتمامه.

١) دا:للشيء.

٤) ش، مط: إنَّما(بهای دلا یحدث»).

وذلك إنّما يكون بوجود فصله؛ ولا يكون الفصل خارجاً عن وجود الجنس ومنضماً إليه، بل مضمّناً \ فيه؛ ولا أيضاً عن معناه من الجهة التي أشير إليها من أنّه \ طبيعة مبهمة إذا تعيّن لها فصل من الفصول ما \ لم يتعين على أنّه شيء أضيف إليها من خارج، بل على أنّه داخل في جملة معناه.

## ♦ [من ٢١٧، س ١٤] قال: «وليس هذا حكم الجنس وحده من حيث هو كلى»:

#### [كل كلي بما هو كلي طبيعة مبهمة]

يعني أنّ هذا الفرق الذي في الطبيعة الجنسية أبين كونها جزءاً غير محمول وبين كونها جنساً لا يقتصر في الجنس ، بل يجري مثل هذا الفرق في كل كلي من حيث هو كلي؛ فإنّ الكلي بما هو كلي -سواء كان جنساً أو فصلاً أو نوعاً أو عرضاً -طبيعة مبهمة قابلة لأنحاء من التحصلات، إلّا أنّ المعنى الغير المحمول لا يسمّى في غيره مادة، ولا المعنى المحمول جنساً، بل قد يسميّان صورة وفصلاً أو غير هذين الاسمين.

## 

اعلم أنَّ الجنس الطبيعي بما هو جنس طبيعي كما أنَّه ناقص الوجود غير

١) مط:منشكاً. ٢) مط: --أنّه /ط: أنّ الجنس. ٢) مط: -ما. ٤) ش، دا: + ن.

ه) ش، مط: - لا يقتصر في الجنس.

مستقل فكذلك ناقص الماهية غير تام المعنى في العقل بعد، وإن كان مستملأ على أجزاء وفصول مقوّمة له كالحيوان بما هو حيوان إذا أخذ جنساً؛ فإنّه مع اشتماله على الجسم والنامي والحساس فهو بعد لا يدرى أيّ حيوان هو، وعلى أيّة صورة عقلية أو خارجية يحصّل ويقوّم، وعلى كم صورة ينضم إليه واحدة بعد واحدة تمّ معناه، سيّما الجنس البعيد كالجسم؛ فإنّ النفس تطلب تحصيل معناه، لأنّه لم يتقرّر بعد عندها شيء محصّل بالفعل هو الجسم. وكذلك في أجناس الأعراض كاللون مثلاً، فإنّه إذا خطر معناه في النفس لا تقنع في إدراك لون لا تدري أنّه سواد أو بياض أو حمرة أو غيرها، بل لا يمكن الإشارة العقلية إلى شيء متقرّر بالقوة غير تام الصورة بالفعل عير متردّد المعنى والتقرّر؛ بخلاف النوع، فإنّه تام المعنى لم يبق ما يطلب في تحصيل معناه، بل تحصيل الإشسارة الى هويته الشخصية بإحدى الصواس إن كان محسوساً قابلاً للإشارة الحسيّة، وإلّا فالحضور العقلي.

وأمّا طبيعة الجنس فبقي فيه مطلبان: مطلب أيّ شيء في ذاته، ومطلب الإشارة: فإذا طلبت النفس الإشارة إليها، فقد فعلت الواجب الذي به يجب أن تقنع في تحصيل معناها؛ وذلك ما تطلب بعد° تمام معناها وكمال ماهيتها. فالنفس تطلب تحصيل تمام المعنى والماهية قبل طلب الإشارة إليها. فكانت النفس عند إدراكها للمعنى الجنسي قبل تحصيل تمام معناه أقلّ استعداداً لطلب الإشارة؛ وإذا حصّلتْ ذلك، صار استعدادها لطلب الإشارة أكثر، فتهيّأت النفس حينئذ لأن

١) مطاتمام. ٢) مطالةهن.

٣) مط، دا: + بل يطلب في معنى اللرن زيادة حتى يتقرر عندها لون بالفعل.

٤) ط: في تحصيله إلَّا الإشارة. ٥) دا، مط: بعد ما تطلب.

تغرضه أيّ مشار إليه وأيّ شخص شاءت وأرادت. وذلك إنّما يكون بعد أن ينضاف إلى الجنس كاللون في مثالنا معان أخر بعد اللونية وقبل الإشارة الحسية على قدر بُعده عن النوعية وقربه؛ والأجناس متفاوتة في هذا، فليس معنى الحيوانية كمعنى الجوهرية في الحاجة إلى انضمام المعنى ".

وبالجملة، فليس للنفس أن تشير إلى اللون وهو لون فقط أو تجعله قبل أن تزيد إليه معنى آخر شيئاً مشاراً الله أنه هذا اللون في هذه المادة؛ وذلك الشيء ليس إلا لوناً فقط، بل لابد أن تجعله أولا سواداً مثلاً بانضمام معنى قبض البصر أو بياضاً أو نوعاً غيرهما حتى تصبع الإشارة إليه.

## ♦ [من ٢١٨، س١] قال: «وقد تخصص بأمور عرضية عرضت من خارج يجوز أن يتومّم هو بعينه باقياً ...»:

### [في الفرق بين منوّعات الجنس ومصنّفاته ]

يريد الفرق بين منوّعات الجنس ومصنّفاته "، فإنّ الجنس كما يخصّص بأمور فصلية عرضية. والفرق بينهما أنّ المقسّمات التي من القبيل الأوّل آإذا تبدّل بعضها إلى بعض، يتبدل بتبدّله جواب ما هو عن الشيء ولم يبق واحداً بالعدد؛ بخلاف التي من القبيل الشاني، فإنّه يجوز أن يتوهّم الجنس باقياً واحداً بالعدد، يعني بعد تحصّله نوعاً بأحد الفصول الذاتية مع تبدّل بعض هذه العوارض ببعض ومع زوالها واحداً بعد

١ ﴾ ش: معاني. ٢ ) ط: معنى الجوهرية كمعنى الحيوانية.

٢) ط: المعاني. ٤) ش: مثمار.

ه) دا، ط: مصنفات الجنس ومنوعاته. ٦) ش: -الأول.

واحد، بل مع زوالها بالكلية، كما يكون في مخصّصات المعنى النوعي فإنّه يجوز زوالها وتبدّلها مع بقاء الطبيعة النوعية واحدة بالشخص.

# ♦ [ص ٢١٨. س ١٥] قال: «وكذلك في المقدار أو الكيفية أو غيرها وكذلك أي الجسم الذي نحن بسبيله ليس يمكن ...»:

أي وكذلك الحكم في كل طبيعة جنسية من أيّ مقولة كانت سبواء كانت نفس المقولة أو جنساً تحتها في أنها ماهية ناقصة لا يقنع العقل إلاّ بطلب معنى آخر لها يصير بانضمامه إليها معنى محصّلاً لم يبق معه إلاّ طلب الإشارة إليه. فالمقدار مثلاً يعني الكم القار المنقسم إلى الأجزاء المتفقة في الماهية واحدة ناقصة غير متحصلة بالفعل إلاّ بأن يضاف إليها أنّه منقسم في جهة واحدة ليكون خطأ، أو في جهتين فقط ليصير سطحا، أو في جهات ليحصّل جسماً؛ وكذلك مقولة الكيف أو جنس تحتها، وكذا بمنس غيرها من الأين والوضع ومتى والفعل والانفعال. وكذلك الجسم المطلق الذي لا كان الكلام أوّلاً في سبيله من والفعل والانفعال. وكذلك الجسم المطلق الذي لا كان الكلام أوّلاً في سبيله من خلك على كونه جوهراً طويلاً عريضاً عميقاً محتملاً لفيره متضمناً لأيّ شيء نلك على كونه جوهراً طويلاً عريضاً عميقاً محتملاً لفيره متضمناً لأيّ شيء اتفق أن يكون ولم يتجدد له العلم بعد بأنّه أيّ شيء من هذه الأشياء التي يتضمنها أو لا يتضمنها حتى يصير نوعاً مطلوباً بالإشارة "؛ فإنّ المعنى المبهم الجنسي لايمكن طلب الإشارة إليه إلا بعد أن يلحق به معاني أخرى، سواء كانت من الأمور التي يتضمنها الجنس أو غيرها.

١) ش: ق. ٢) ش، من، مط: الأتي.

٤) مط: \_الأر

٣) من: الإشارة /ش: \_بالإشارة.

### ♦ [ص ٢١٩.س ٤] قال: «فإن قال قائل: فيمكننا أن نجمع مثل هذا الجمع أى الأشعاء شبئاً، فتقول: إنّ كلامنا ...»:

لمّا ذكر أنّ المعنى العام الجنسي لا يمكن أن يجعله العقل مشاراً الله إلّا بعد أن يجعله العقل مشاراً الله إلّا بعد أن يجمع معه أمور أخرى حتى يصير أمراً معيناً، فربما يستشعر من هذا الكلام أنّ المانع للجنس من التحصل النوعي لمّا كان مجرد العموم والإبهام فيتوهّم من ذلك أنّ أيّ أشياء يقع بينه وبينها الاجتماع على أيّ نحو كان تحصل من اجتماعها طبيعة نوعية واقعة تحت ذلك الجنس.

ف الشيخ نبب على أنّه ليس الأمر كذلك، بل لابدّ من اجتماع أمور مخصوصة مناسبة يتضمنها الجنس على ترتيب مخصوص حتى يحصل من اجتماعها نوع مخصوص تحت ذلك الجنس؛ إلّا أنّه ليس الكلام هاهنا في تعيين ذلك وفي الفرق بين الفصول الذاتية وغيرها، بل الكلام هاهنا في الفرق بين الجنس والمادة، وليس إذا كان المطلوب بيان الفرق بين الأمزين يوجب أن يتضمن الكلام بيان سائر الأحوال لهما أو لأحدهما.

وهذا الفرق هو أنّ الجنس بما هو جنس لا يتم معناه إلّا بأن ينضاف إلى معناه معناه ألّا بأن ينضاف إلى معناه معناه أخرى، بخلاف المادة، وأمّا أنّ المعاني التي بها لا يتم الجنس ويصير نوعاً من أيّ الأشياء تكون، وكيف اجتماعها مع الجنس ليجعله نوعاً، فليس ذلك مطلوباً في هذا الفصل.

فيريد أن يبيّن أنّ طبيعة الجنس الذي هو الجسم في مثالنا جوهر يحتمل فيه عند العقل أن يكون مصداقاً لحمل أشياء كثيرة مـجتمعة مـتحدة مـعه في الوجود، على أن يكون وجود جملتها ممّا الصدق عليه القابل للأبعاد ويحتمل أن لاتكون متحدة معه ولا يكون فيه هذا الاجتماع؛ لكن على أيّ الوجهين يجب أن يكون جوهراً ذا طول وعرض وعمق، فيكون تضمن الجنس للجوهرية وقبول الأبعاد على سبيل الضرورة والوجوب، وتضمنه لسائر المعاني على سبيل الجواز والاحتمال وإن لم تكن تلك المعاني بحسب نفس الأمر إلّا أشياء معلومة الشرائط؛ فإنّ لكون الأشياء فصولاً للأجناس شرائط معينة معلومة، وكذا الشرائط؛ فإنّ لكون الأشياء فصولاً للأجناس شرائط معينة معلومة، وكذا فصول الجنس الذي هو الجسم الذي عصير بها أنواعاً لايكون إلّا ما يتحقق فيه شروط كون الشيء فصلاً. وتلك الشروط قوانين مضبوطة وإن كانت ماهيات تلك الفصل مجهولة بعد إلى أن يعلم بالبرهان وجودها.

وليس شيء من هذين المطلبين -أي معرفة شرائط الفصول بما هي فصول ومعرفة ذواتها ووجوداتها -من مطالب هذا الفصل، كما علمت؛ ولهذا قال: «وإلى هذا الحد نتكلم في هذا الفصل» وجعل بيان تلك الشرائط إلى الفصل الآتي.

\* \* \*

۱) دا: ـ مقا.

۲) دا: الجوهرية. ٤) ص، مط، ط: التي.

٣) ط: الاجتماع.

ه) ط: +مطومة.

## فصيل [الفحيل الرابع]

## في كيفية دخول المعاني الخارجة عن الجنس على طبيعة الجنس

لمًا علمت أنّ المعاني التي يحتملها الجنس أن تدخل عليه وتجعله طبيعة محصّلة ليست في الواقع أيّ معان اتفق أن تجتمع مع الجنس، بل معان مخصوصة، فلابدّ هاهنا من قوانين وشروط معلومة يعلم بها الفرق بين الفصول الذاتية وغيرها؛ فهذا الفصل مقصود لبيان تلك الشروط.

♦ [ص ٢٢٠. س ٤] قال: والنتكم الآن في الأشياء التي يجوز اجتماعها ...»:

[ في بيان الأشياء التي يمكن اجتماعها في ذات الجنس وطبيعتها النوعية ] يريد بيان الأشياء التي يمكن اجتماعها في ذات الجنس وطبيعتها النوعية،

١) ط:الغارجية.

وهي الأشياء التي تتوقف عليها ماهية الجنس من حيث تحصّلها النوعي في نفس الأمر وإن لم تتوقف عليها بحسب حدها الجنسي وفي الاعتبار الذي 'تكون به مادة؛ فهاهنا مقامان:

أحدهما معرفة القوانين التي بها تعرف الأمور المحصّلة للجنس الجاعلة إيّاه نوعاً، التي يجب أن يحويها ويتضمنها طبيعة النوعية وبها تمتاز الفصول المقسّمة للجنس أنواعاً عمّا ليس كذلك، وإن وقع بها تقسيم أيضاً على طبق تقسيم الفصول أو على نحو آخر.

والثاني معرفة تلك الأمور بماهياتها وحقائقها"؛ فإنّا "إذا فرضنا جسماً مشتملاً على البياض على الوجه المذكور من كون حد الجسم مأخوذاً على الاعتبار الذي به يكون جنساً محمولاً، فيحصل من ذلك جوهر قابل للأبعاد أبيض، لم يصر به طبيعة نوعية من الجسم، بل مفهوماً صنفياً منه: وكذا إذا قسّمنا الحيوان إلى ذكر وأنثى، لم تكن القسمة محصّلة للأنواع، بل إنّما يحصل التحصيل النوعي كذا التنويع بأمور غيراً أخرى.

وأيضاً قد يجتمع في فرد من الميوان الشخصي أمور كثيرة من مقولات أخرى عرضية، بل من كل مقولة يحمل على جملتها أنّه حيوان ويكون حيواناً مشاراً إليه. وظاهر أن ليس الجميع مما يدخل في تقوّمه النوعي بل الشخصي أيضاً؛ فلابد أن يعرف الفرق بين الفصول الذاتية والصفات العرضية ويعرف أن ليس كل ما جعل الشيء بحال منزّعاً له.

١) مط: الثاني. ٢) دا، ط: رماهيتها بحقائقها.

<sup>1)</sup> ط: ـ غير.

٣) ط: فإمّا.

## ♦ [ص ٢٢٠. س ١٣] قال: «فنقول أؤلاً: ليس يلزمنا أن نتكلف باثبات خاصية فصل كل جنس ...»:

لمًا ذكر أنّ هاهنا مطلوبين: أحدهما معرفة شرائط الفصول وضوابطها على الإجمال، والثاني معرفة حقائقها بخصوصها: أراد أن يذكر أنّه هل يجب علينا أو هل في مقدرتنا الاطلاع على كل واحد من المطلوبين بسهولة أو عسر أو لا.

والحق أنّ الثاني ممتنع، والأول ممكن، لكن التطبيق قد يعسر وقد لا يعسر؛ فقال: ليس يجب علينا أن نكلف أ أنفسنا على العلم بالثاني، وهو العلم بخصوصية فصل نوع كل جنس ولا كل فصول أنواع جنس واحد؛ لأنّ ذلك خارج عن وسعنا، إذ ليس في وسعنا معرفة حقائق الأنواع كلها. وإنّما الذي نقدر عليه المطلب الأول، وهو معرفة القوانين والشروط التي هي للفصول: ولكن مع ذلك كثيراً ما يقع الجهل بتطبيق تلك القوانين على الأمور المعقولة الواقعة في تخصيص الأجناس، فإنا إذا نظرنا في معنى مخصص لجنس هل هو مما يصدق عليه أو يتحقق له قانون الفصل والشرط أم لا، فربما جهلناه مشككناه وذلك يقع في كثير من المعاني، وربما علمناه وذلك في بعضها.

♦ [س ٢٢٠، س ١٨] قال: «فنقول: إنّ المعنى العام إذا انضاف إليه طبيعة فيجب أول شيء ...»:

۲) ش، دا، مط، ط: \_ نوع.

۱) ش: نتكلف. ۲) ط: ــ أنواع.

٤) مطاعن،

ه) ش،دا: ــ هی.

#### [شرائط الفصل وقوانين معرفته]

اعلم أنَّ شرائط الفصل وقوانين معرفته عشرة:

الأول: يجب أن يكون مقسّماً للجنس، وإلّا لم يكن فصلاً له ولا يحصل بانضمامه إليه نوعاً مخصوصاً ؛ إذ التقسيم عبارة عن ضمّ قيود متخالفة إلى معنى عام ليحصل بانضمام كل منها إليه قسماً مخصوصاً. وإليه أشار بقوله: «فيجب أول شيء أن يكون انضيافها على سبيل القسمة حتى يرده إلى النوعية».

الثاني أن تكون القسمة لازمة؛ إذ لو لم تكن لازمة كتقسيم الشيء إلى المتحرك والساكن أو اللّامتحرك، لم تكن الضمائم فصولاً منوَّعة، بل أعراضاً خارجة. ومعنى القسمة اللازمة أن يكون القيد الخاص لازماً للقسم الخاص وللحصة الخاصة به من المقسم.

وإنّما وقع هذا الشرط في كون الشيء فصلاً لأنّ من شأن العرض الفير اللازم لموضوعه أن يجوز تبدّله عن الموضوع إلى مقابله ويكون هو بعينه باقياً بالعدد، فالمتحرك مثلاً قد يصير غير متحرك وغير المتحرك متحركاً والجسم باق بالعدد؛ وكذا تقسيم الحيوان إلى الأسود واللاأسود، فيمكن صيرورة الحيوان الأسود لا أسود أو ٢ بالعكس والحيوان هو ٢ هو بعينه. ويمتنع ذلك في الفصل، فلا تكون الفصول إلّا معاني لازمة للأقسام. وإليه الإشارة بقوله: «وأن تكون القسمة مستحيلاً أن تنقل» إلى قوله: «وبعد ذلك».

الثالث أن لايكون المقسم عارضاً للجنس بسبب أمر أعمُّ ؛ فإنّه إن كان عارضاً بسبب شيء أعمّ مثل أن يقال: الحيوان منه أبيض ومنه أسور،

۱) شرط: ــمن. ۲) مط: و.

٢) ط: ـ هو. ٤) ط: +أو أخمى.

والإنسان منه ذكر ومنه أنثى، فليس ذلك من فصول المقسّم، بل الحيوان إمّا الميس منه أن أسود، لأنّه جسم قائم بالفعل موضوع لهذه العوارض، لا لأنّه جسم نام فضلاً عن كونه حيواناً، والإنسان إنّما صار ذكراً وأنثى لأجل أنّه حيوان. وإليه الإشارة بقوله: «وبعد ذلك». فيجب له أن يكون الموجب من القسمين أو كلاهما ليسا عارضين له بسبب شيء قبلهما.

والمراد من «الموجب من القسمين» هو القسم الوجودي. وإنّما ردّد لأجل الخلاف الواقع في أنّ الأمر العدمي هل يجوز أن يكون فصلاً أو لا. ولمّا لم يكن هاهنا موضع بيانه، أجمل الكلام على الوجه الترديد؛ ونحن سنحقّق القول فيه عن قريب.

الرابع أن لا يكون لاحقاً للجنس بسبب شيء أخص منه: فإنّ ذلك ليس فصلاً قريباً لهذا الجنس، بل إمّا أن كان لازماً من لوازم فصله، وإمّا أن كان فصلاً بعيداً. مثال اللازم ما إذا قيل: الجوهر إمّا أن يكون قابلاً للمشي أو لا يكون، فإنّ قابلية المشي عرضت للجوهر بسبب شيء آخر هو الفصل وهو الحساسية؛ وكذا مقابله إنّما يعرض للجوهر بسبب فصل آخر يقابله، وهو كونه غير حساس. ومثال الفصل البعيد أن يقال: الجوهر أو الجسم إمّا ناطق أو غير ناطق، فإنّ الجوهر بما هو جسم غير مستعد لذلك، بل يحتاج أن يكون ذا نفس حتى يصير ناطقاً أو قسيمه. وإلى هذا أشار بقوله: «وقد يجوز أن يكون بعض ما لا يعرض أولاً فصولاً» إلى قوله: «فإذا عرض لطبيعة "

١) دا: إِنَّمَا. ٢) ط: لهذا.

٣) ط: ـ له. ٤ مط: وهو.

ه) دا: بطبيعة.

الجنس».

الخامس: إنّ القسمة اللازمة التي يقسّم بها معروضه لا يجب أن لاتكون بواسطة أمر آخر مطلقاً؛ فإنّها إذا عرضت له لا لذاته بل لأمر آخر سواء كان مساوياً أوّلا، جاز أن لايكون المقسّمات بها فصولاً، كقسمة الجوهر إلى المتحيز وغير المتحيز أو إلى قابل الحركة وغير قابل الحركة ". فالقابل الحركة لا يلحق الجوهر أولاً وبالذات، بل بعد أن يصير ذا أبعاد ثلاثة، وإليه أشار بقوله: «وقد يجوز».

واعلم أنّ القسمة اللازمة التي لاتكون بسبب آخر لا أعمّ ولا أخص ولا غيرهما قد لاتكون بفصول، كالذكورة والأنوثة للميوان؛ فإنّ القسمة بها أولية وإن كانت الأقسام ليست أولية. ويدل عليه أمور أربعة:

أحدها: إنّه يمكن لنا أن نتوهم حيواناً موجوداً بالفعل لا ذكراً ولا أنشى، والفصل لا يكون كذلك؛ لأنّه لا يمكن أن يكون الحيوان مثلاً لا ناطقاً ولا أعجم "، ولا اللّون لا أسود ولا أسض ؛

وثانيها: إنّ الفصول بإزاء الصور، لا بإزاء المواد<sup>6</sup>، لكن الذكورة والأنوثة إنّما عرضت من جهة المبادة؛ فإنّ الحيوان الذكر إنّما صار ذكراً لحرارة عرضت لمزاجه في ابتداء تكرّنه، ولو قدرنا أنّه عرضت له برودة وانفعلت المادة بها بدلاً عن تلك الحرارة لكان ذلك الشخص بعينه أنثى، والفصل لايكين

١) ط: معروضية، ٢) مط: ــ كلاسمة البعوهر... قابل المركة.

٧) ط: أعجماً. ٤) لين تقرد بر دشء بر قسمت «ثانيها» أميد است و بالعكس.

ه) ط: المؤلف.

٦) در «هُ عبارت: «إنَّ الفصول... فإنَّ الحيوان، بعداز عبارت: «حتى صارت أنثى» (در هندسطر بعد) أمده است.

٧) ط:لمزاجها.

كذلك، لأنّ الحيوان الذي صار إنساناً يستحيل أن يعرض له عارض آخر يصير به فرساً؛ فلا يمنع انفعالات المادة من حصول صور للجنس وماهيته. ولا أيضاً يمنع أن يقع للجنس قسمة وافتراق من جهة الصورة بالفصول، إذ الصور علل مقتضية للمواد دون العكس؛ لأنّ شأن المواد الانفعال والتأثر، لا الاقتضاء والمنع. فليس طرفا هذه القسمة من الفصول، بل من العوارض اللازمة. فانفعال المادة بالحرارة حتى صارت ذكراً و' بالبرودة حتى صارت أنثى لا يمنع الصورة \_أعني النفس هاهنا \_أن يكون على أيّ فصل كان من فصول الحيوان من جهة صورته. ولهذا ترى قد يكون الذكر حيواناً ناطقاً وقد يكون غير ناطق فرساً أو حماراً أن يقرأ أن غير ذلك. فلم يكن الذكورة أو الأنوثة مؤثرة في تنويع فرساً الحيواني.

وثالثها: إنّ الذكورة والأنوثة آلات للتناسل، والتناسل بعد الحياة؛ فآلاتها إنّما يعتبر بعد الحياة، فلا يكون مقوّمة لجوهر الحيّ.

ورابعها: إنّ الإنسان الذي هو ناطق وذكر ليس أحد الوصفين بواسطة الآخر؛ فإنّه قد يوجد إنسان غير ذكر، وذكر غير إنسان. فالوصفان إذن في درجة واحدة، فإمّا أن يكون كل منهما فصلاً وهو محال، لاستحالة أن يكون للنوع الواحد مقوّمان -كما ستعلم -: وإمّا أن يكون الفصل أحدهما، لكن الناطق فصل بالاتفاق، فالذكورة لايكون فصلاً.

السادس أن لايكون الفصل أمراً عدمياً؛ لأنّه سبب وجود حصة النوع من الجنس، والعدم لايكون علة فضلاً عن كونه علة لوجود، بل يجب أن يكون

١) ش، مطَّ دانط: أن ٢) مط: +شيء من.

٣) مط: +كل منهما قصيلاً.

الفصل أقوى وجوداً وتحمَّىلاً من الجنس.

فإن قيل: أليس الحيوان إذا انقسم إلى ناطق ولا ناطق، كان اللّاناطق أيضاً فصلاً كالناطق؟

قلنا: لايلزم أن يكون اللّا ناطق فصلاً وإن وقع به التقسيم وصار مقابلاً للناطق الذي هو الفصل. والذي يقال: «إنّ الفصل يجب أن يكون مقسّماً للجنس» ليس يلزمه أن يكون كل ما وقع به التقسيم وحصل به قسم مقابل للأوّل فصلاً، ولا أن يكون القسم الثاني نوعاً مقابلاً للأوّل؛ فإنّ الفصل كمال صوري حصل للجنس وصار به نوعاً طبيعياً.

ولا يلزم أن يكون إذا حصلت للجنس كمال زائد ' في بعض المواد فلابد أن يحصل له في مادة أخرى كمال آخر زائد عليه، بل قد يحصل وقد لا يحصل؛ فإنّ الجسم مثلاً قد يتمّ وجوده " بأن يكون له مع الجسمية صورة نوعية بها يكون أحد العناصر، وقد يزداد كمالاً ولا يقتصر نحو وجوده على هذه المرتبة، بل يتم وجود نوعيته بأن يكون صورة كمالية فوق هذه بأن يكون حافظة له عن التفرق والفساد بسهولة كصور الجمادات.

ثمّ قد يزداد على هذا فتكون صورته نفساً تفعل أفاعيل أخرى كالتغذية والتوليد: ثمّ يزداد فيكون لا يتم وجوده إلّا بأن يكون صورته نفساً حيوانياً ذات حس وإرادة: وهكذا يتلاحق الكمالات ويترقّى الدرجات إلى الضاية القصوى والمصعد؛ الأعلى.

وليس الأمر \_كما ظنّ \_أنّ ازدياد الكمالات بتعاقب الفصول والصور على

١) ط: كمالية زائدة. ٢) ش: يتوهَم.

٣) دا: + وتوعيته. ٤) دا، ط: المقصيد.

مادة واحدة واجتماعها فيها، فزعم الجمهور أنّ في الإنسان صور نوعية متعددة بأنّ فيه صورة جرمية وأخرى عنصرية وأخرى جمادية وأخرى نباتية وأخرى حيوانية وأخرى نباطقة عقليّة. وذلك باطل، بل صورة النوع الأشرف صورة واحدة مشتملة على المعاني التي وجدت في جميع الأنواع والصور التي دونها في الشرف والكمال.

السابع: يمتنع أن يكون لنوع واحد أكثر من فصل واحد في درجة واحدة، لاستحالة أن يكون لمعلول واحد علتان مستقلتان.

فإن قيل: أليس لجنس واحد فصلان مقسّمان مقوّمان لوجوده ٢ بل فصول مقسّمة لوجوده في درجة واحدة؟

قلنا: الجنس طبيعة ناقصة مبهمة فجاز أن تكون له تنوعات مختلفة لعلل مختلفة العلام مختلفة العلام مختلفة العلام مختلفة المسل المقوم المحتلفة المسل المقوم المسلمية.

فإن قيل: أليس لماهية الحيوان فصلان مقوّمان لها في درجة واحدة وهما الحساس والمتحرك بالإرادة؟

قلنا: سيجيء في كلام المتن دفعه بأنَّهما ليسا بفصلين حقيقيين، بل هما

۱) ط: آخری. ۲) ش: أرجب

٣) ط: ـ مقرمان لرجوده.

علامتان لازمتان لما هو الفصل بالحقيقة.

الذامن: يجوز أن تكون لماهية واحدة فصول مترتبة، لمسخة أن تكون لشيء واحد علل مترتبة؛ ولكن لا يجوز أن يكون كل واحد من تلك القصول بإزاء صورة أخرى في الخارج حتى تكون لموجود واحد صور متلاحقة، لأنّ الصورة ـكما علمت عي تمامية الشيء وفعلية ذاته، فلا يمكن أن تصير مادة أو جزء مادة، بل يجب صورة النوع مشتملة على معاني الأجناس والفصول البعيدة والقريبة ـكما سيظهر.

الناسع: لمّا ثبت ' أنّ الجنس محتاج في وجوده إلى الفصل، اسـتحالت ' حاجة الفصل إليه، لاستحالة الدور: بل لايدّ أن يكون غنياً عن الجنس.

لكن هاهنا إشكال، وهو أنّه كلّ ما كان صفة "حالّة على الشيء كان محتاجاً إليه ضرورة احتياج الحالّ إلى المحلّ: فإذن، الفصل المقسّم للجنس المقرّم للنوع لابدّ أن يحتاج إلى الجنس، والمقدر خلافه لاستلزامه للدور.

وهذا الإشكال ليس بوارد في جعل النفس الناطقة فصلاً للحيوان. وكذا الإشكال في جعل النفوس الحيوانية فصولاً للجسم النامي، على ما حققناه من كونها مجردة عن الأبدان الطبيعية وإن لم تتجرد عن الأشباح المثالية والأبدان البرزخية. وإنّما الإشكال في غير هاتين النفسين عندنا، وغير الناطقة عند القوم، كمقوة النمق وأمثالها إذا جعلت فصولاً للأجسام، وكذا القول في نفوس الحيوانات إذا كانت جسمانية كما رآه القوم؛ فإنّ هذه إذا كانت أحوالاً للأجسام كانت محصمها الجنسي ضرورة تقدّم المحل على الحال واقتقار

۱) مط: أثبت. ۲) ش، ص: استحالة /مط: استحال.

٤) ش: حقيقة حالة /ط: الشيء حالاً.

٢} معل: \_صفة.

الحالّ إلى المحلّ، والمتقدم بالوجود على الشيء استحال أن يكون معلولاً له.

وقد تصدّى بعض الأفاضل لدفعه وتمحّل له الجوبة لا يسمن ولا يغني؛ وذلك ممّا يتعسّر إلّا لمن وفَق له بمعرفة أصول حكمية علّمه الله إيّاها من فضله ورحمته وعلّمه ما لم يكن يعلم، وكان فضل الله عظيماً.

العاشر: إنّه يظهر ممّا قرّرناه أنّ الفصل الأُجير هو العلة الأولى الذي آقبله من الفصول وبتوسطه لما قبله وهكذا على الترتيب، مثلاً الناطقية علة للحساسية وهي علة للنمو وهي علة للجسمية وهي للجوهرية آ. فالفصل الأُخير هو العلة الأولى، والجنس العالي هو المعلول الأُخير؛ والمراتب التي بينهما أمور متوسطة، كل منها علة للعام الذي فوقه ومعلول للخاص الذي تحته. وذلك يوجب تناهي المقرّمات المترتبة والأجناس المتصاعدة والأنواع المتنازلة. فالحقيقة الواحدة يستحيل تقوّمها أبأجزاء غير متناهية. وأيضاً كل ماهية حقيقية لابد من صحة الإشارة إليها، وما لا نهاية له يستحيل استحضاره على التفصيل في الذهن، فيستحيل تصوره والعلم به وليس الأمر كذلك؛ هذا خلف. ولنرجم إلى تتمة المتن وشرحه:

♦ [ص ٢٢٣.س ١٥] قال°: «وليس يكفي إذا أردنا أن نفرق بين
 الفصول والخواص القاسمة أن
 نقول: إنّ الذي عرض من جهة ...»:

۱) مط: سله. ۲) مط: الذي.

٣) ط: علة للجوهر. ٤) ط: تقويمها.

ه) ط: \_ قال.

#### [مناط معرفة القصول الذاتية والمقسمات العرضية ]

لمّا ذكر من الوجوه المذكورة في أنّ الذكورة والأنوثة ليستا من الفصول وأنّهما عارضتان من جهة المادة لا من جهة الصورة، وفي ذلك مظنة أنّ الفرق بين الفصول الذاتية والمقسّمات العرضية ربّما يحصل بمجرد أنّ الفصل هو الذي يعرض من جهة المعورة ، و الذي يعرض من جهة المادة لا يكون فصلا ؛ أراد أن يبين أنّ ذلك ليس مناط الفرق والذي ذكر سابقاً كان المراد به أنّ العارض من جهة المراد به أن يكون أي لايحصل العلم بكون المارض فصلاً من هذا الطريق، إلّا أنّه يجزم العقل بأنّ ذلك ليس بفصل؛ فإنّ كون الشيء غاذياً وغير غاذ من عوارض المادة، وقسمة الجسم إلى المغتذي وغير المغتذي قسمة بالفصول، لأنّه يستحيل وجود جسم لايكون مغتذياً ولا غير معتذ الأخر من أنواع الجسم، بخلاف الذكر والأنثى؛ لما مرّ أنّ الذكر يكون إنسانا وغير إنسان وكذا الأنثى، والإنسان يكون ذكراً وأنثى وكذا غير الإنسان.

واعلم أنّ الحق أنّ الذي ليس بعارض من جهة الصورة بل من جهة المادة

١) طائفي، ٢) ش: ـ في أنَّ الذكورة.

٣) ط: ليسا. ٤) مط: إثما.

ه) بر دهاه عبارت دو في ذلك مطلة... من جهة المدورة و بعداز عبارت دوالذي يحرض من جهة المدادة لايكون قصالاً أمداست

٧) دا، مط، ط: + الفرق. ( ٧) دا، ط: + الماية.

٩) دا، ط: +فعبلاً.

۱۰ ) در داه در تمام مراضع دمتغذه بجای دمفتذي» آمدهاست.

١١) مطائم يجد

فهو ليس بفصل البتّة، إذ الفصل بإزاء الصورة؛ فهو إمّا نفسه بحسب المعنى أو لازماً من لوازمه الذاتية المساوية له. فالذي هو من العوارض الانفعالية اللاحقة بالمادة لا من جهة الصورة بالذات فهو ليس بفصل لا محالة، وأمّا المغتذي وغير المغتذي إن أريد به الصورة التي شأنها التغذية، فهو فصل؛ وإن أريد به انفعال المادة وتغذيها، فذلك ليس بفصل، لكن كثيراً ما يشتبه الحال ويختلط الفعل بالانفعال واللوازم الصورية بالعوارض المادية فيقع الاحتياج في معرفة الفصل (إلى تحقيق شرائط أخرى ولذا قال:

# ← [ص ٢٧٢، س ٤] «على أنّ هذا المعنى وهو ملازم ما به تقع القسعة للمقسوم م وإن كان من شيرائيط الفصل مقد يكون في غير الفصل ...».

لمّا أخرج الذكورة والأنوثة عن كونهما أو كون أحدهما فصلاً بعدم لزومه لما يقسّم به، بخلاف المغتذي وغير المغتذي حيث لا يتعدّى أحدهما نوعه الذي به ايقسّم؛ أراد أن يشير إلى أنّ مجرد هذا اللزوم غير كاف في كون الشيء القاسم فصلاً. يعني كون القسمة بالقيود اللازمة لما يقسم به وإن كان شرطاً من شروط الفصل التي لا يتحقق بدونها، لكن قد يوجد هذا الشرط في غير الفصل أيضاً من العوارض اللازمة للأنواع؛ إذ قد يوجد لنوع واحد إضافي أو حقيقي صفة غير فصل، لكنها لازمة له لا يتعدّاه إلى غيره، كقسمة الجوهر إلى

١) ط: الفعل. ٢) دا: ملازمة /ش، مط: ملازمه.

٣) ش: المقسوم. ٤) مط: غرج.

ه) ش: ــغير المغتذي. ٦) ط: ــ په.

قابل الحركة وإلى غيره، وقسمة الحيوان إلى قابل صنعة الكتابة وإلى غيره. وذلك إذا كان من لوازم الفصل، فإنّ قبول الحركة لا ينفك عن الجوهر القابل لها؛ لكنّه ليس بفصل له، بل هو من لوازم فصله الذي هو كونه ذا طول وعرض وعمق. وكذلك قبول الكتابة لازم للناطق الذي هو فصل الإنسان. فظهر أنّه من المسّمات اللازمة ما لا يكون فصولاً.

# ♦ [ص ٢٢٤. س ٧] قال: «ونرجع فنقول: وأنت تعلم أن المادة إذا كانت تتحرك إلى قبول حقيقة صورة ...»:

[السبب اللمَّى في كون بعض المعانى فصولاً للأنواع وبعضها عوارض لها]

يريد بيان السبب اللمي في كون بعض المعاني فصولاً للأنواع وبعضها عوارض لازمة أو غير لازمة لها ، وتحقيق أنّ الغاية الأصلية في استحالات المواد الكونية واستعداداتها هي وجود الصور التي يطابقها الفصول على حسب ما قدرّه الله فسي الأزل بمقتضى عنايته؛ وأمّا غيرها من الصفات والأعراض اللازمة وغير اللازمة فهي ليست من الغايات الأصلية، بل هي من الأمور الاتفاقية التي وقعت من مصادمات الأسباب الطبيعية "بعضها لبعض.

فذكر أنّ المادة إذا تحرّكت بالطبع نحو قبول صورة حقيقية ٢-إذ المتحرك الابتحرك بالطبع إلّا إلى ما هو كمال صوريّ حقيقيّ لها - فقد يعرض لها عند الحركة أمور غير داخلة فيما هي متوجه نحوها، كأحوال الأمزجة وغيرها مما لايمكن ضبطه؛ فيختلف بها حال المادة في أفعال وأحوال تصدر عنها أو تقبلها

١) ط: أن غيرها. ٢) مط: الطبيعة.

٢) ط: الحقيقية.

لا من جهة الصورة الجنسية التي كانت عليها في ابتداء الحركة، ولا من جهة الصورة الفصلية التي في انتهاء الحركة. فإنّ مادة الشجرة أو نطفة الحيوان إذا توجّهت نحو الغاية المطلوبة وهي الصورة النامية أو الحيوانية وكان الحاصل لها عند الحركة صورة جنس النبات أو الحيوان أعني الجسمية الطبيعية العنصرية أو الجمادية، فربما عرضت المادة حالات اتفاقية لا دخل لها في طلب الغاية، بل ربما تعوقها عنها، وربما تصرفها إلى جهة أخرى، وربما تفسدها كالبرد الشديد أو الحرّ الشديد، وربما توقع لها اختلافات لا في نفس الغاية المطلوبة بل في أمور أخرى مناسبة للغاية مضروباً عن المناسبة مأو غير مناسبة بل خارجة عنها خروجاً كثيراً فتختلف بها الغاية التي هي الصور الفصلية، فإنها قد تختلف في أنحاء من الكم والكيف وغيرهما ممّا لا دخل لها في حقائق الفصول.

فكل ما يلحق المادة من هذه الجهات التي لا مدخل لها في حصول الغاية المطلوبة وإن كان من اللوازم المستمرة الوجود إلى حصول الغاية -أعني الصورة الباقية معها -فليس ذلك من الفصول، لأنّ الفصل إمّا كمال أخير أو واسطة إلى كمال بعد كمال؛ فالذكورة مثلاً ليس بفصل لأنها كيفية عارضة للمادة المتوجهة نحو صورة نوعية -كالإنسانية مثلاً -ولا مدخلية مهاء في حصول تلك الصورة، إذ قد توجد في غيرها توجد مقابل الذكورة فيها وكذا

١) ما: المسية. ٢) دا: + تكون عليها.

٣) طائمن، ٤) طائمترياً،

ه) در وشواز اینجاتا عبارت والذي بقى البحث عنه ممّا يتصل جهذا المرضع» (در صفعه بعد) افتاده است.

٦) ط: وكل.
 ٧) ط: \_مثلاً.

۸) مطاعدیقل. ۹) دلاد قیها،

حال الأنوثة.

وأيضاً قد علمت من الوجود السابقة أنّهما كيفيتان عارضتان لمادة النوع في آلات التناسل، لا لأجل الوجود الشخصي وبقائه، بل لأجل التناسل الذي يحصل به البقاء النوعي؛ والبقاء النوعي أمر عارض بعد الوجود والبقاء الشخصي، وكذا التناسل فرع على تقرّم الحياة نوعاً معيناً محصّلاً بالفعل. فتكون هاتان الكيفيتان وأشباههما من جملة الأعراض اللاحقة بعد وجود الفصل وتقرّم النوع نوعاً معيناً وإن كانت مناسبة للغاية، فإنّ الكيفية التي بها بقاء النوع مناسبة للصورة التي بها قوام تلك النوع.

فإذن، قد استفيد ممّا ذكر هاهنا بيان قاعدة كلية في معرفة الفصول وامتيازها عن الحالات التي ليست بفصول؛ وهي أنّ الفصول هي آ الغايات الحقيقية والكمالات المطلوبة للمبادئ الذاتية، وكل ما ليس كذلك من الحالات والانفعالات العارضة للمواد و آللازمة للفصول بعد حصولها - فليعلم أنّها ليست بفصول مقوّمة للأنواع ولا مقسّمة للأجناس، لكن الاطلاع على كون العارض للمادة من أيّ القبيلين لا يخلو عن خفاء، فاحتيج إلى ملاحظة غيرها من الشرائط والعلامات.

♦ [ص ٢٣٠.س ٥] قال: «قد عرفنا طبيعة الكلي وأنّه كيف يوجد وأنّ الجنس منها كيف يفارقه المادة تفريقاً<sup>4</sup> ...»:

هذا كلام استينافي لبيان ما مرّ من أحوال الكلي على الإجمال ولما بقى

۱) مطاطئ يحصل. ٢) طاعن.

٤) المعطاء تعريفاً.

٣) مطاط: أو.

منها من البحث الذي يتصل بهذا الموضع على التفصيل. فالذي قد مـرّ هـو تعريف معنى الكلى الطبيعي الشامل للخمسة وإثبات وجودها وكيفية ذلك الوجود ومعنى الجنس من جملتها. وفي بعض النسخ «منها» بدل «فيها». وأنَّه ٢ كيف يفارق المادة مفارقة من وجه يمكن أن يتفرّع منه وجوه أخرى من المفارقة بينه وبين المادة سيورد من بعد في فصل تعريف الفصل. وفي بعض النسخ «تعريفاً» بدل «تفريقاً»، أي عرفنا الجنس تعريفاً على وجه يمكن أن يتفرع من تلك الوجوه.

ومن الذي مرّ أيضاً هو تعريف أنّ أيّ الأشياء ممّا يتضمّنها الجنس وهي من الفصول المنوّعة؛ فإنّ من الأشياء ما يتضمنها الجنس " وهي فصول ذاتية، ومنها ما يتضمنها وهي ليست من الفصول الذاتية. والجنس كما يحمل على المجموع المركب منه ومن الفصول، كذلك يحمل على المجموع المركب منه ومن أشياء كثيرة بعضها من الفصول وبعضها من العوارض الغير الفصلية. فهذه المباحث من الأمور التي قد سبق الكلام فيها. وأمّا الذي قد بقى البحث عنه· مما يتصل بهذا الموضع الذي كان الكلام عنى سبيل تحقيقه، فهو مطلبان:

أحدهما: أيّ الأشياء ممّا يتضمّنها الجنس وليس هو بـفصل مـنوّع إيّـاه مقوّم لنحو من أنحاء وجوده؟

وثانيهما: إنّه كيف يقع الاتحاد في الوجود الذي مناط الحمل بين مفهوم الجنس ومفهوم الفصل أعني الطبيعيين "دوهما مفهومان مختلفان يوضع لهما

۲) دا: \_ رأنه.

١) ط: المبحث.

٤) ملا: الذي كلامنا.

٣) مطاط: - وهي من القصول... الجنس.

ه) ط: الطبيعتين.

لفظان غير مترادفين، كمفهوم الحيوان ومفهوم الناطق: فإنهما لو كانا مفهوماً واحداً، لكان هذان اللفظان مترادفين ولكان أينما تحقق الحيوان تحقق الناطق، وليس كذلك: فكيف يحمل أحد المتغايرين معنى على الآخر بالذات؟ وكيف يكون الشيئان شيئاً واحداً بالفعل في الأعيان، لا بمجرد الفرض والاعتبار فقط كما يقال: هذه العشرة واحدة وهذا العسكر واحد؟ فلابد من البحث عن كيفية هذا التأحيد أيضاً.

#### ♦ [ص ٧٧٥.س ١١] قال: «فأمًا البحث الأول فـنلول": إنّ تلك الأشياء لاتكون فمبولاً ...»:

قد علمت أنّ الجنس كالجسم قد على يتضمّن في وجوده الخارجي أشياء كثيرة موجودة لا دخل لها في معنى ذاته ولا في تحصّله نوعاً، فهي لاتكون قصولاً. وكل ما وجد لشيء ذا جنس ولا يكون ذاتياً له فلا يخلو من قسمين: الأول أن يكون لازماً.

واللازم على أقسام:

أحدها أن يكون لازماً لجنس جنسه إن كان لجنسه جنس أو أجناس.

والثاني أن يكون لازماً لفصل جنسه أو لفصول أجناسه إن كان أو ٢ كانت.

والثالث أن يكون لازماً لذلك الجنس من جهة فيصله المقوم إن كان له

فصل مقوّم.

والرابع أن يكون [لازماً ] لفصله المقسّم أو لفصوله التي هي تحته.

والخامس أن يكون لازماً لمادة شيء من هذه الفصول، أي مادة صورها الخارجية.

والفرق بين لازم المادة ولازم الفصل `كالفرق بين صورة الفصل ونفس معناه المحمول على النوع؛ فلازم المادة عرض فيها، ولازم الفصل عرضي محمول عليه حملاً بالعرض.

فإذا علمت هذا، فاعلم أنَّ هذه اللوازم: منها مــا هــو مــن فــوق، بــمعنى أنَّ معروضه أولاً بالذات هو نفس الجنس أو جزؤه المساوي أو الأعــم أو مــا فــي مرتبة شيء منها؛ ومنها ما هو من تحت، كلوازم الفصـول التي تحت الجنس أو لأنواعه أو لأنواع أنواعه أو لمادة شيء منها.

ولمّا كان كل ما هو لازم للأعم فهو لازم للأخص دون العكس؛ فاللوازم التي كانت للفوق كلوازم الأجناس العالية على الجنس وفصولها المقومة لها، ولازم الفصل المقوم الجنس نفسه، ولوازم مواد هذه الأمور ولوازم أعراضها أو أعراض لوازمها، فإنّه قد يلزم الأعراض اللازمة أعراض؛ فجميع هذه الأقسام يكون لازماً للجنس ولما تحته من الأنواع والأشخاص: أمّا أنّه لازم للجنس، فلأنّه إمّا لازم بنفسه لازم للرام فصله المقوّم له، وإمّا لازم مقوماته الجنسية أو الفصلية التي لا يوجد الجنس بدونها، وإمّا لازم لازمها أو مادتها ولازم

١) مما: الفعل. ٢) ش: المتقرمة.

٣) ش: لازمة بنفسه /دا: لازم لنفسه. ٤) ط: لفصله.

ه) ط:ماداتها.

اللازم لازم. وأمَّا أنَّه لازم لما تحته، فلأنَّ لازم الأعم لازم الأخص.

وأمّا أنّ التي يلزم الفصول التي تحت الجنس ليست بـلازمة له، لأنّها لو كانت لوازم لها لوجدت معها في كل فرد منها، لأنّ لازم العـام لازم للـخاص: فيلزم أن يجتمع النقيضان في واحد عددي، وهو محال.

#### ♦ [ص ٢٧٦. س ٢] قال: «وأمّا البحث الثاني فليفرض مشاراً إليه ...»:

[في بيان حمل الفصل على الجنس أي الحمل المعروف بـ«هو هو»]

لمّا علمت أنّ المعنى الجنسي ـ كالجسم مثلاً ـ جنسيته إنّما يكون جنساً إذا أخذ لا بشرط شيء من التقييد والتجريد؛ وأمّا إذا أخذ بشرط التجريد في ذاته عمّا سواه فهو ليس بجنس، بل مادة. فالمعنى الأول كما هو محمول على المركب منه ومن غيره ـ دون المعنى الثاني ـ، كذلك محمول على القيد الذي معه بالذات إن كان فصلاً، وبالعرض إن لم يكن ذاك، بشرط أن يؤخذ ذلك القيد أيضاً مطلقاً أعم من أن يكون معه أمر آخر أو لا.

فإذا فرضنا مثلاً مجموعاً مشاراً إليه حاصلاً من فصول الأجسام، أي فصولها المترتبة أو كل فصل من فصولها المتباينة مع غيرها من أعراض كثيرة، وحملنا عليه -أي على ذلك المجموع -الجسم، فليس المقول على المجموع هو الجسم بالمعنى الثاني، أعني مجموع الهيولى والصورة الجسمية فقط الذي هذه الأشياء كلها وكل جزء منها حسواء كان فصلاً أو عرضاً بالقياس إليه أمر عارض له خارج عن معناه، بل الذي يقال ويحمل على ذلك المجموع هو الجسم

٢) ط: يكون أمرأ عرضاً له خارجاً.

بالمعنى الأوّل، أي جوهر ذو طول وعرض وعمق، سواء كان معه آخر ـوإن كان ألف شيء ـأو لم يكن؛ ولكن بشرط أن يؤخذ ذلك المجموع أيضاً أو الفصل أو ما يجري مجراه لا بشرط التجريد والانضمام حتى يصبح حمل الجنس عليه.

والشيخ أهمل ذلك اعتماداً على ما ذكره في الفرق بين اعتبارَي الفصل والصورة. وإنّما جعل المفروض مشاراً إليه ليكون المجموع موجوداً ؛ فإنّ مجرد المعاني الفصلية والعرضية إذا أخذت بلا وجود، لا يكون متحداً معها، فلم يكن محمولاً عليها.

وإنّما قال: «سواء كان هذا الحمل أوّلياً أو لا» إشعاراً بأنّ الحمل بالذات لا يكون إلّا في الذاتيات دون العرضيات. والمجتمع من الذاتي والعرضي أيضاً عرضي"، وحمل الجنس عليها حمل غير أوّلي -أي بالعرض.

والحاصل: إنّ الجملة المركبة من فصول الأجسام وأعراضها يحمل عليها الجسم بالمعنى الذي هو جنس، ولا يحمل بالمعنى الذي هو حادة؛ فإذا حمل الجسم بالمعنى المذكور على ذلك المجموع بالشرط الذي أشرنا إليه وقيل له إنّه جسم، كان معناه أنّه نفسه وعينه، لا أنّه جزؤه أو عارض؛ فإنّ مفاد الحمل بدهو هو» إنّما هو النفسية والعينية، سواء كانت بالذات كحمل الذاتيات أو بالعرض كحمل العرضيات.

والشيخ إنّما جعل المغروض مجتمعاً من الفصول والأعراض مع أنّ المذكور أوّلاً كان السؤال عن وجه التأحيد بين الجنس والفصل، ليكون أدلّ على المقصود؛ فإنّ المجتمع من الجنس والفصول والأعراض إذا كان شيئاً

١) مط: + شيء. ٢) دا (هامش): أخلَّ.

٤) ط: المذكورة.

٣) ط:عرض.

واحداً فبأن لا يكون المجتمع من الجنس والفصل -وهما ذاتيان للنوع -شيئاً واحداً أولى.

واعلم أنّ الوجود هو الأصل في تحقق المعاني والمفهومات، وهو -كما علمت -يكون متفاوتاً بالأشد والأضعف والأكمل والأنقص. وكلّ ما هو أشد وأقوى فهو أكثر حيطة بالمعاني وأكثر آثاراً في الخارج؛ فقد يكون لوجود واحد صفات كثيرة ويترتب عليه بوحدته لشدته وكماليته آثار كثيرة، لا يترتب على غيره لضعفه ونقصه إلّا بعض تلك الآثار ومبادئها من الصفات. فصورة الحيوانية التي هي وجودها بالفعل يصدر عنها جميع ما كانت صادرة من آالجسمية الطبيعية والأجسام الجمادية والأجسام النباتية، لكن وجودها أكمل وأقوى من وجودات تلك الأجسام وصورها وموادها؛ فهي بوحدتها منا يصدق عليه معاني تلك الفصول والأجناس وتترتب عليه الآثار المترتبة عليها متفرقة.

فهذا سرّ اتحاد معنى الفصل ومعنى الجنس في الوجود، لأنّ وجود الفصل هو بعينه وجود الجنس؛ وكذا وجود النوع الأخص وصدورة فصله القريب هو بعينه وجود الأجناس والفصول البعيدة والقريبة التي فوقه في العموم؛ وإلّا فالأشياء المتعددة في الوجود كيف يحمل معنى بعضها على بعض بأيّ وجه اعتبر؟! فالسماء مثلاً لايحمل على الأرض ولا على المحركب منهما، سواء أخذت لا بشرط أو لم يؤخذ.

ومجرد افتقار بعض الأجزاء إلى بعض أيضاً لايكفي في صحة الحمل كما

١) ش، ص: +أن. ٢) ط: كمالية.

٣) ط: عن.

زعمه القوم، وإلَّا يلزم ' جواز حمل كل معلول على علته.

فاعلم ما حققناه، فإنّه لباب الحكمة النضيجة التي من أوتيها فقد أوتي خيراً كثيراً.

> ♦ [ص ٢٧٦.س ١٠] قال: «ولكن لقائل أن يقول: قد جعلتم طبيعة الجنس ليست غير طبيعة الشخص وقد صح أن ٢ ...»:

هذا القائل قد خلّط بين كون الشيء خارجاً عن الشيء بحسب المعنى

- بمعنى أنّه لا يحتاج تصوره إلى تصوره - وبين كونه خارجاً عنه في الوجود؛

فزعم أنّ قول الحكماء بأنّ الشخص مشتمل على أعراض وخواص وأنّ

الأعراض والخواص أمور خارجة عن طبيعة الجنس ينافي قولهم بأنّ طبيعة
الجنس متحدة مع طبيعة الشخص في الوجود، فاستشكل به عليهم.

فيندفع كلامه بأنّ قولهم: إنّ الأعراض والخواص التي للشخص خارجة عن طبيعة جنسه، معناه أنّ تلك الطبيعة لا تفتقر في تقوّم معناها وماهيتها من حيث هي هي أو من حيث عمومها وجنسيتها إلى تلك الأعراض، لأنّ معناها خارجة عن معنى الجنس. وذلك لا ينافي افتقار تلك الطبيعة إليها في الوجود بوجه، ولا أيضاً اتحادها مع الجملة المركبة من المادة وتلك الأعراض وحملها عليها بوجه؛ فإنّ طبيعة الجنس بأحد الوجهين جزء الشخص، بل جزء جزئه الذي هو طبيعة النوع المأخوذ بشرط التجريد، وبالوجه الآخر شيء محمول

٢) الشفاء وقد أجمع الحكماء أن.

١) مط: للزم.

٣) ما: \_ تلك.

على الشخص؛ فيكون محمولاً على تلك الأعراض، لأنَّها إمَّا مشخصات له أو لوازم لما هو المشخّص بالحقيقة. وعلى أيّ الحالين يكون الجنس بما هو جنس محمولاً عليها.

وكرن الطبيعة الجنسية محمولة على شخص أو نوع لايوجب أن لايكون لها وجود خارجاً عنها لم فلو فرض عدم هذه الأعراض والمخصصات، لكان يمكن أن تكون الطبيعة الجنسية موجودة بوجود خال عن هذه المخصصات؛ كالجسم مثلاً المعنى المذكور، وهو أنّه جوهر متقوم الذات بما هو جزء معناه ويجب له، كالجوهرية وقبول الأبعاد، و كالحيوان مثلاً بالمعنى الذي هو مادة. فهذه الأعراض والخواص خارجة عن أن يحتاج إليها جنس من الأجناس، كالجسم مثلاً في أنّه حيوان فقط؛ إلّا أن يعتبر جسماً مخصوصاً أو حيواناً مع الخصوصية - أي بشرط شيء. فالجسم بشرط الخصوصية وعدمها محمول على الجملة وعلى ذلك الجزء أيضاً، بالجسم بشرط الخصوصية وعدمها محمول على الجملة وعلى ذلك الجزء أيضاً، والجسم بشرط الخصوصية حنسية.

وليس إذا كانت الطبيعة الجنسية جزءاً و\الأعراض خارجة، فيلزم أن يقال على المجموع: فإنّ الخروج بحسب المعنى والماهية لا ينافي الاتحاد في الرجود. ففرق بين أن يقال: إنّ طبيعة^من الطبائع لا تحتاج في معناها إلى شيء

١) ص: عنه. ٢) ش، دا، مط: + كالجسم مثلاً.

٣) شر، دا: ـ كالجسم مثلاً. (عبارت «كالجسم مثلا» در «من» جا افتاده و در هامش نوشته شده و بعضى از ضاسخان ب

اشتباه أن را بعد از «الجنسية» نرشتاند.) ٤) مط: ــ عن هذه المخصصات ... له كالجوهرية.

ه) مط: ـ ق ۲ ط: أو.

٧) ط: لايقال. (٨) ط: الطبيعة.

لخروجه عن معناها وبين أن يقال: لا تحمل عليه ولا تتحد معه في الوجود؛ فربما يحمل شيء على ما لا يحتاج إليه ذلك الشيء في معناه، فإنّ الجنس محمول على النوع وكذا على فصله ولا يفتقر إلى شيء منهما في المعنى والمفهوم، وأمّا إذا وجد بالتخصص ' به ' بالفعل في أحد أنحاء الوجود فيكون محمولاً عليه، لاتحاده به. وكان من الجائز أن يتخصص وجوده بغيره متقرّماً بذلك الغير، فإنّ الطبيعة ' الكلية وإن كانت متحصلة المعنى والمفهوم، لكنّها مبهمة الوجود جاز له وجودات عنها متباينة بسبب مشخصات مختافة فتتحد بكل منها وتحمل عليه؛ وكذلك حالها مع الفصول -كما سبق. ولولا هذا الوجه من الاعتبار أي الفرق بين كون الشيء غير مفتقر إلى شيء في المعنى وكونه غيره أو غير مفتقر إليه في الوجود -لكان طبيعة الجنس دائماً جزءاً للنوع غير محمول عليه ولا على الفصل أصلاً.

. . .

١) مط: بالتحقيق. ٢) ط: ـ به.

٣) ما: طبيعة. ٤) مط: .. وجودات.

ه) ط: مالمعنى.

#### فميل [الفعيل الخامس]

## فى النوع

#### ♦ [ص ٣٢٨. س ٤] قال: «وأمّا النوع فإنّه الطبيعة المحصَّلة في الوجود»:

«النوع» طبيعة كلية أيقال على كثيرين متّفقين في الماهية أو من شأنها بحسب نفس تصورها أن يقال على تلك الكثرة. وليست أفرادها إلّا متفقة في الذات، لأنّ ماهيتها قد تمّت وتحصّلت ولم يبق لها تحصل آخر إلّا الوجود الخارجي وطلب الإشارة؛ بخلاف ماهية آلجنس، فإنّها - كما علمت - ناقصة الطبيعة غير تامة الحقيقة، فمن شأنها أن يتحصل أنواعاً مختلفة بفصول متخالفة الحقائق. فالعقل عند إدراكه للمعنى الجنسي يطلب ما يتم به معناه؛ وعند إدراكه للمعنى النوعي لا يطلب إلّا وجوده والإشارة إليه إن كان من المحسوسات، والمشاهدة العقية الخضورية إن كان من المعقولات. وهو النوع

| ۲) ط: ـ ماهية. | ۱) ط: ـ کلیة. |
|----------------|---------------|

الحقيقي الذي لا نوع تحته، سواء كان فوقه أنواع فيكون نوع الأنواع ١.

شمّ إذا كان محسوساً لابدّ له في وجوده من أعراض ولواحق مخصوصة ٢، تتعين بها طبيعته شخصاً مشاراً إليه؛ وهي من لوازم شخصيته، لا نفس ما به التشخص، فإنَّ ذلك عندنا نفس الوجود، إذ لا يكون لكل شيء إلَّا وجود واحد. فتلك الأعراض اللازمة خارجة عن وجوده؛ وأيضاً يحوز تبدّل آحادها؛ فاللازم من كل منها أمر كلي، والمجتمع من الكليات أيضاً كلي، فلا توجب التشخص إلَّا بكونها علامة له. وهو "إن كان من شخصيات الأمور السحيطة حكالمبور والأعراض فتشخمتها بالذات بإضافتها إلى المواد والموضوعات، لا أنَّ الإضافة لحقتُها من خارج، بل موجوديتها نفس إضافتها إلى المحالُ لا غير. وتشخَّصها بالموضوع بالوضع؛ وبعوارض الموضوع من الكم والكيف والتميّز والمتي° وغيرها تشخص بالعرض. وإن لم يكن كذلك، فتشخَّصها ليس بإضافة إلى شيء كموضوع أو مادة، بل بنفس وجودها الغير المضاف بالذات وبأحوال زائدة على وجودها. فبعض تلك الأحوال بحيث لو توهُّم مرفوعاً عن هذا الشخص المشار إليه، بطلت شخصيته وفسدت ذاته لكونه لازماً لوجوده الذي به تغاير لآخرين؛ ويعضها لو توهّم مرفوعاً، لم يحب منه لا بطلان شخصيته ولا فساد ماهيته إلَّا أنَّه بطلت مغايرته ومخالفته إلى مغايرة أخرى من غير فساد. لكن الفرق بين القبيلين ربما أشكل علينا، كما أنّ

١) ط، دا: + أو لايكون.

۲) مر بالاي معنعة لين قسعت در نسغة اصء اين دعا را ملاحدرا بغط خود نوشته است: دباه أستعين، و عليه أتوكل، وإلى جنابه أشتاق وأنضدح، وبنبيّه وآله ـ عليهم للسلام -أتوسل إليه: فأعتي واهدني إليك يا كريم يا عليمه.

٣) ط: قهذا الشخص. ٤) دا: ـ بالوضع.

ه) ط:المشي.

الفرق بين الفصل الحقيقي وغيره ممّا كان مشكلاً علينا.

وليس الكلام هاهنا في معرفتنا لهويات الوجودات وحقائق الفصول والتشخصات أعهل في معرفة القوانين التي يجب أن تكون الأمور على طبقها. وليس يلزم أن نعرف أنّ شيئاً كذا هل يكون على طبقها محتى يكون فصلاً مثلاً أو مشخصاً، أم لا يكون.

[في أنَّ التشخص بأمر ثبوتي زائد على الماهية النوعية ]

واعلم أنّ التشخص لابد أن يكون بأمر ثبوتي زائد على الماهية النوعية. وأمّا كونه زائداً على النوع فظاهر، لأنّ النوع كلي مقول على كثيرين والشخص ليس كذلك، فلابدّ أن يكون زائداً.

وأمّا أنّه ثبوتي فلوجوه:

أمّــا أوّلاً، فــلأنّه عـبارة عن تعين الشخص وخصوصية هويّته ". والشخص بما هو شخص ثابت في الخارج، والهوية داخلة فيه كدخول الفصل في النوع، وجزء الموجود في الخارج من حيث إنّه موجود "لا محالة؛ فالتشخص موجود.

وأمّا ثانياً، فلأنّه لو كان عدمياً فيكون عبارة إمّا عن عدم اللّاتعيّن مطلقاً "، واللّاتعيّن مطلقاً أمر عدمي بديهة، وعدم العدم يكون وجوداً ؛ أو عن " عدم تعيّن غيره، وذلك التعين إن كان عدمياً وهو عدمه فيكون ثابتاً أيضاً، لكن تعيّنه صبح

٦) ط: تعسن.

١) ط: \_غيره. ٢) ط: بهريات.

٣) ط: الوجود. ٤) ط: الشخصات.

ه) ط؛ طبيعتها/مط: \_ ولبس بلزم... على طبقها.

۷) دا: وخصوصیته وهویته. ۸) ط: +موجود (مکار).

۹) دا: -- مطلقاً. ۱۰ ط:من.

أنّه كتعيّن غيره بديهة، فإذا كان بعض التعيّنات لماهية واحدة ثبوتياً كان الجميع ثبوتياً وإن كان تعين غيره ثبوتياً وتعينه اكتعين غيره، فيكون أيضاً ثبوتياً وهو المطلوب.

فإن قلت: التعين لايمكن أن يكون ثبوتياً لوجهين:

الأوّل: إنّه لو كان ثبوتياً زائداً على الماهية لكان له تعيّن أيضاً، ويعود الكلام إلى تعيّن التعيّن فيلزم تعين ثالث ، فيتسلسل الأمر إلى لا نهاية.

الثاني: اختصاص هذا التعين بهذا المتعين "دون غيره إنّما يكون بعد تعين هذا المعين أعين عن غيره، وإلّا لم يكن اختصاصه بهذا التعين أولى من اختصاصه بغيره أو اختصاص غيره به؛ فإذن، يجب أن يكون له قبل هذا التعين تعيّن آخر، فلزم أن يكون متميزاً قبل أن يكون متميزاً، وهو محال.

فالجواب أمّا عن الأوّل، فحلّه ما مضى آ في باب الوجود؛ وهو أنّ التعين لو كان له ماهية كلية وراء كونه متعيناً، فحينئلا يحتاج في متعينيته ألى تعين زائد؛ وأمّا إذا كان متعيناً بذاته لا أمراً "آخر ذلك الأمر متعين، فليس يحتاج إلى تعين غير نفسه، فلا يلزم التسلسل.

وأمّا عن الثاني، فهو أنّ كل ما لا يكون تعيّنه من لوازم طبيعته حتى يكون نوعه منحصراً في شخصه، فلابدله من مادة متخصصة بأعراض معينة. ويكون تشخص المادة بتلك الأعراض علة لتشخص ذلك الحادث ووجوده، إذ

۱) مط: بعینه. ۲) ط: آخر.

٣) ش: التعين / ط: المعين. ٤) ط: المعنى وتميّزه.

ه) ط:فيلزم أن يكون... مامضى.

۷) ش، ص، مط: ــ أنَّ. (۱ تعينه.

٩) ط: أمر.

من الممتنع أن يقترن بتلك المادة في ذلك الوقت وذلك الوضع والتحيز فرد آخر من ذلك النوع حتى يلزم الإشكال. وليس أنّ ذلك الشيء يوجد ويوجد التعين ثم بعد حصول أحدهما أو كلاهما يتقارنان أ، بل وجود ذلك الشيء في تلك المادة المخصوصة هو تعيّنه.

فالحق أنّ تشخص الشيء بمعنى كونه بحسب نفس تصوره ممتنع الشركة بين الكثرة إنّما يكون بأمر زائد على الماهية، لا في الوجود، بل في التصوّر عند التحليل.

ويجب أن يكون ذلك الأمر متشخصاً بنفسه وهويته لا بشيء خارج عنه لا عيناً ولا تصوراً لتكون الماهية بسببه ممتنعة الاشتراك في الخارج، وما ذلك النفس وجود ذلك الشيء حكما ذهب إليه الفارابي. إذ كل ما هو غير الوجود من المفهومات والماهيات فلا يأبى تصوره عن قبول الشركة ولو تخصّص بألف تخصيص، لأنّ انضمام المفهوم إلى المفهوم حكم وقع - لا ينتهي إلى الشخصية؛ نعم، ربما يؤدّي إلى الامتياز الخارجي عن غيره من الأشياء، لكن العقل ممّا يعرّز كون المتصور 'منه والامتياز الخارجي عن المشاركات في أمر عام، والثاني يعرّز كون المتورد أمر إضافي بالقياس إلى المشاركات في أمر عام، والثاني أمر باعتبار الشيء في نفسه حتى أنّه لولم يكن له مشارك في معنى لا يحتاج إلى مميز زائد لكان أيضاً متميزاً في نفسه؟! ولا يبعد أن يكون التميز بالمعنى الأول مما يوجب الاستعداد لحصول التشخص الحقيقي حكما مرّت الإشارة إليه .، فإنّ

۲) ط: فیه.

۱) مط: يتقاربان.

٧) مط: المقصود.

لا يفيض عليها ( وجوده عن المبدأ الواهب.

ويمكن أن يحمل أكثر المذاهب الواقعة في باب التشخص على ما يرجع إلى ما حقّقناه؛ فما نقل عن الحكماء أنّ تشخص الشيء بنحو العلم الإحساسي أو بالمشاهدة الحضورية يمكن إرجاعه إلى ما قلنا، فإنّ كل وجود خاص لايمكن معرفته إلّا بالمشاهدة العينية أو ما يجرى مجراها.

وكذا ما ذهب إليه صاحب المطارحات من أنّ المانع للشركة كون الشيء هوية عينية، وليست الهوية العينية إلّا الوجود الخاص؛ لكن هذا الشيخ العظيم كان كثير المبالغة في أنّ الوجود أمر اعتباري لا هوية له في الخارج.

وليت شعري إذا كان التشخص عنده بنفس الهوية ولم تكن الهوية بنفس الوجود، وغير الوجود إمّا نفس الماهية أو المعنى عارض للماهية، أو هي مع عارض أو عوارض من كم وكيف أو وضمع وزمان وغير ذلك، وهو معترف بأنّ شيئاً منها لا يمنع الشركة، وأنّ مجموع الكليات أيضاً كلي، فهذه الهوية العينية أيّ شيء هي؟! فلماذا لي يوجب لمنع الشركة.

وكذا ما اختاره بعض أهل التدقيق من أنّ تشخّص الشيء جزء تحليلي له؛ إذ قد علمت أنّ الوجود كذلك، لأنّه متحد مع الماهية في العين، غير متميّز عنها إلّا في الذهن.

وكذا ما قيل: إنَّ تشخص الشيء بالفاعل بمعنى أنَ الفاعل مقوم للتشخص، لأنَّه مقوّم للوجود، والوجود، عين التشخص، فمقوّم الوجود يكون

١) مط: إليها. ٢) دا: ممّا.

٣) قشارة والمطارحات من ٢٣٠ ( ٣٦٠ : مو الكلي... لا يصبح وقرعه في الأميان، فإنّه لو وقع في الأعيان حصلت
 له هوية منشخصة... لا يصبح فيها الشركة».
 ٤) ش: فلما.

ه) ط:الذي هو.

مقوماً للتشخص أيضاً؛ لكن الكلام فيما به المتشخصية <sup>( لا في</sup> مفيده وجاعله.

وقريب من هذا ما هو مختار لبعضهم أنَّ تشخص الأشياء بارتباطها إلى واجب الوجود؛ وقد علمت أنَّ الماهيات إنّها يرتبط بالجاعل الصق لأُجل وجوداتها التي هي في الحقيقة أشعة وإشراقات للوجود القيوم.

وأمّا ما قال بعض أهل العلم: إنّ التشخص بسبب المادة، إذ شيء من الماهية ومقوّماتها ولوازمها ممّا لا يوجب الامتياز، والعارض المفارق يفتقر إلى المادة: فيجب حمل التشخص في كلامه على التميز الذي هو شرط حدوث التشخص عن الفاعل حما مرّ. فإنّ الهيولى حالها في التشخص ومع الشركة بحسب التصور كحال غيرها، بل النوع المتكثر الأفراد ما لم يتخصص المادة الحاملة لأفراده بوضع خاص وزمان خاص "لا يوجد فرد منه دون غيره.

وهكذا القول في حمل ما ذهب إليه بهمنيار '-مطابقاً لما وجد في كلام الشيخ من التعليقات وغيرها من أنّ التشخص بسبب أحوال المادة من الوضع والحيّز؛ فإنّ المقصود المميّز الفارق، لا ما يجعل الطبيعة شخصية. وأيضاً هذه الأحوال من لوازم التشخص وأماراته، فالتعبير عن الشيء بلازمه غير بعيد كما يعبّر عن الفصول بلوازمها.

وما وجد أيضاً في كلام الشيخ من أنّه ليس شيء من المقولات يتشخص بذاته إلّا الوضع مع وحدة الزمان منشؤه أنّ الوضع في ذوات الأوضاع بالذات هو نحو وجودها؛ كما أنّ المعقولية في الصور المجردة هي نحو وجودها.

٧) ط:أن يحمل.

<sup>،</sup> ٤) ر.کدالتمسیل من ۵۰۵،

١) ط: المشخصية /دا (مامش): التشخص.

٣) مط: ـ وزمان خاص.

٥) ر. ک: افتطیقات مین ۹۹ و ۱۰۲.

فوجودها في ذاتها وكرنها بحيث يكون لأجزائها بعضها إلى بعض وإلى الأموز الخارجية نسبة شيء واحد: كما أنّ وجود الصورة الإدراكية ومدركيتها الموجودها للمدرك لها أمر واحد وحيثية واحدة. فيكون التشخص بالوضع أيضاً راجعاً إلى التشخص بالوجود. وكون الأشياء الزمانية في زمانها المخصوص أيضاً كذلك، كالمتحركات بالذات وحركاتها الذاتية، سيما على ما رأينا من الحركة الجوهرية في الملبائع الجسمانية كلها. ومن أراد الاستقصاء في هذا المبحث فليرجع إلى كتاب الأسفار ؟.

. .

١) مط:مدركتها.

٢) ط: المخصوصة.

٣) ر.ك: الأسطار الأربعة ج ١٠ ص ١٠ تا ١٦.

#### غميل [الفحيل السادس]

### في تعريف الفصل وتحقيقه

الغرض في ' هذا الفصل بيان معرفة الفصل ووجوده في نفسه. وكان الغرض من المذكور سابقاً من أحوال الفصل معرفة حال الجنس، وأنّه بأيّ شيء يتم معناه ويتحصل وجوده، وأنّ أيّ الأشياء ممّا ' يتضمنها الجنس في وجوده بالذات ' ويدخل في تقويمه نوعاً، وأيّها يتضمنها العرض ممّا لا يدخل في " تقويمه نوعاً، وأيّها يتضمنها العرض ممّا لا يدخل في " تقويمه نوعاً.

واعلم أنّ هاهنا بحثاً شريفاً يجب الاهتمام به، وهو قريب المأخذ ممّا ذكر في باب التشخص لما علمت أنّ نسبة التشخص إلى الشخص كسبة الفصل إلى النوع، ونسبته إلى النوع كنسبة الفصل إلى الجنس؛ وهو أنّ أجزاء الماهية

٦) مط: \_ نسبة التشخص... وهو أنَّ.

۱) طنمن. ۲) طندمشا.

٢) مط: – في وجوده بالذات. ٤) ط: يتضمن.

ہ) طامن،

١) مط: – في وجوده بالدات. ٤) ط: ينصمن.

ـسواء كانت مطلقة أو متشخصة \ \_يجب أن يكون وجود بعضها علة لوجود البعض، فنقول:

يستحيل أن يكون الجزء الجنسي علة لوجود الجزء الفصلي، وإلّا لكانت الفصول المتقابلة لازمة له في كل فرد شخصي منه، هذا محال كما مرّ. فبقي أن يكون الجزء الفصلي علة لوجود الجزء الجنسي، فيكون مقسّماً للماهية الجنسية المطلقة وعلة لوجود القدر الذي هو حصة النوع، وسقرّماً للمجموع الذي هو النوع بالجزئية ٢ والدخول، ومميزاً له عن مشاركة في الجنس القريب.

فلقائل أن يقول: الناطق مثلاً إن كان علة للحيوان المطلق، لم يكن مقسماً له: وإن كان علة للحيوان المخصوص، فلابدأن يتخصص ذلك الحيوان أولاً حتى يكون الناطق علة له، لكن ذلك الحيوان متى تخصص فيكون نوعاً خاصاً داخلاً في الوجود، فاستحال أن يكون الناطق علة لتخصصه ووجوده.

والجواب: إنّ الحيوانية المطلقة تحتاج إلى علة تقوّم وجوده. وأمّا تلك العلة هي الناطق فليس لأنّ الحيوانية تقتضيه، بل لأنّ الناطقية ممّا يستلزمها ويوجبها لذاتها؛ فإنّ من لوازم الناطق أن يكون حيواناً، فالناطق علة لذاته للحيوان المطلق. فالحاجة المطلقة إنّما جاءت من طبيعة الجنس، وتعيّن المحتاج إليه إنّما جاء من قبل الفصل. ومكنا في كل علة ومعلول؛ فإنّ ماهيّة المعلول لامكانه يستدعي علة مّا، وكونها معلولة لعلة معينة إنّما جاءت من قبل المعلول". وكذا حال الصورة والمادة والتشخص والنوم.

وبهذا الأصل يندفع كثير من الإشكالات التي عجز عن حلها أكثر العلماء

٢) من بالجزءية.

١) ط: مشخصة.

٣) مط: العلة.

ممّا ذكره البؤدي إلى التطويل.

قإن قيل: ولماذا وجد ذلك القصل المعين ٢ دون غيره من القصول حتى صار علة لتلك الحصة من الحيوانية؟ أو لماذا ٣ وجد هذا المتشخص المعين حتى صار علة لهذا الشخص ولحصته من النوم؟

فنقول: لأجل استعداد خاص في القابل يستدعي؛ بل الحق أن يقال: أمّا ما هو من فصول الأنواع المبدعة أو الدائمة، فوجوده بحسب جهة من جهات العلل العقلية والأسباب الفاعلية، وهكذا إلى مسبّب الأسباب وعلة العلل. وأمّا ما هو فصل من فصول الأنواع الكائنة والمنقطعة أو تشخّص من تشخّصاتها، فمخصّص وجوده بالصدور عن الفاعل دون وجود غيره من الفصول والتشخصات -هو استعداد خاص للقابل؛ مثلاً إخراج النطقة الإنسانية بعد استحالة أمشاجها إليها يفيد استعداداً تاماً لحدوث الصورة الإنسانية الناطقة التي هي مبدأ فصل الإنسان بل عينه، وكونه هذه النفس الناطقة بشخصها لأجل تشخص المادة باستعدادها الشخصي؛ فإذا تمّ الاستعداد حدثت النفس، وإذا تمّ الاستعداد عدثت النفس، وإذا محدثت النفس أوجبت الحيوانية. فالحيوانية لنفسها لاتحتاج إلى فصل مخصوص، بل إلى فصل كيف كان؛ فأمّا اختصاص هذه الحيوانية بالناطقية فليس من جانب الحيوانية، بل من جانب الناطقية. وكذلك تخصيص النوع مالتشخصات.

وأمًا الفرق بين «الغصل» و «التشخص» فقد مر.

١) دا: ذكرها. ٢) ط: ـــ المعيّن.

٣) ش:لما. \$) دا: و.

#### 

تقدير الكلام هو: أمّا الغصل فيجب أيضاً أن يتكلّم فيه وفي تعريف حاله. اعلم أنّ كثيراً مّا أهل هذا العلم يطلقون مبادئ الاشتقاقات ويريدون بها نفس المشتقات عند ما قصدوا بها نفس معانيها البسيطة من غير خصوصية الموضوعات: كما يطلق «الوجود» ويراد به نفس الموجود بما هو موجود، ويطلق «التشخص» ويراد به المتشخص بذاته، و «الطبيعة الجنسية» أو «النوعية» ويراد بهما نفس الجنس ونفس النوع؛ فكذلك يطلق النطق والحس وقبول الأبعاد وغير ذلك ويراد بهما نفس الناطق والحساس والقابل للأبعاد لاأ

فالشيخ يريد أن ينبّه على أنّ المراد من قولهم: «إنّ النطق فصل الإنسان، والحسّ فصل الحيوان» ليس على سبيل الحقيقة الاصطلاحية؛ لأنّ الفصل يجب أن يكون محمولاً على أفراد النوع المتقوم به وهذه ليست كذلك، لأنّ النطق لا يحمل على أشخاص والحسل والمتقوم به وهذه ليست كذلك، لأنّ النطق على على أثاراد الحيوان، وإنّما المحمول على تلك الأفراد هي المشتق منها كالناطق والحساس. نعم، يمكن أن يكون هي أيضاً فصولاً لكن على جهة أخرى ولأنواع غير هذه الأنواع التي تحمل هي على أفرادها بالاشتقاق، وهي الأنواع الإضافية التي تحمل هذه المبادئ على أشخاصها بالته اطة.

١) مط: ولا. ٢) ط: + الإنسان.

٣) ملاد هي. (1) معلاد هي.

فالأولى أن يكون مثل النطق والحس وغيرهما هاهنا مبادئ الغصول وهناك نفس الفصول؛ فإنّ النطق إنّماهو مقول على نطق زيد ونطق عمرو ونطق بكر بالتواطؤ، فجاز أن يكون فصل نوعها المتقوم به ويكون مطلق الإدراك النطقية جنسها.

وكذا الحسّ المحمول على السمع والبصر والذوق وعلى أشخاص كل منها التواطق جنسها، ومطلق الإدراك جنس جنسها. وذلك لأنّ الخمسة أنواع مختلفة للحسّ، لاختلافها في نحو الوجود.

فإذن، لم يكن الحسّ والنطق فصلاً للحيوان والإنسان محمولاً عليهما بالتواطق؛ فليس الحسّ حيواناً ولا النطق إنساناً، بل الحساس والناطق فصلان محمولان على الحيوان والإنسان متواطئة لله لأنّهما متحدان بهما ويجنسهما.

وأمّا كيفية ذلك، فقد علمت فيما سبق حيث "تكلّم فيه الشيخ وبين أنّه كيف يكون الجنس هو الفصل وكيف يكون هو النوع في الوجود بالفعل، مع تغاير الجنس والفصل في المفهوم وتغايرهما والنوع فيه، وافتراق هذه بعضها عن بعض. وعلمت أيضاً ما حقّقناه وتمّمنا الكلام من جهة اشتمال الصورة التي بعض. بإزاء الفصل بوحدتهما على جميع المعاني التي يتركب منها "النوع بحسب أجزائه الوجودية الخارجية أو الذهنية، فإنّ النوع وإن كان في المركبات فإنّه بالمقيقة شيء واحد في الوجود الذي للمعورة الخارجية وهو الجنس إذا صار كاملاً محصلاً موصوفاً بالفصل بالفعل، بمعنى أنّه يحمل على ذلك الشيء

١) ط: مِنهما. ٢) ط: مواطاة.

٣) يايان نسخًا مس، بغط ملا مبدرا در ضوان الفرطية عليه. ٤) دا، ط: بوحدتها.

ه) دا: منهما.

الواحد الصوري معنى الجنس الموصوف بالقصل المعين بالفعل؛ وإنّما مغايرة الجنس والفصل في ذلك الوجود بحسب العقل. فإذا احتال العقل وفصّل بينهما وميّز الجنس عن الفصل بأن أخذ كلاً منهما بشرط أن لا يعتبر معه إلّا نفسه ويكون غيره خارجاً عنه في الوجود سواء كان عارضاً له أو مفارقاً عنه، فهما حينثذ مادة وصورة خارجيتان لأي كل نوع، ومادة وصورة خارجيتان أيضاً في الأنواع المركبة التي تقد يكون أقد يوجد جنسها في شيء آخر بدون فصله. وهما بذلك الاعتبار غير مقولين على النوع، لأنّ الجزء لا يقال على الكل.

#### ♦ [ص ٢٣١، س ٦] قال: «ثمّ من الشكوك التي تعرض على هذا الكلام بل على وجود طبيعة الفصل ما أقوله ...»:

#### [في ما يمتاز به الأشياء بعضها عن بعض]

اعلم أنّ امتياز الأشياء بعضها عن بعض بعد اشتراكها في أعم المحمولات كالوجود والشيئية والإمكان العام والمعلومية بوجه -بأحد ثلاثة أمر $^{\prime}$  عند الجمهور من المشائين، وبأحد أربعة أمور عند الرواقيين:

إمّا بتمام الذات، كالسواد والحركة. وإمّا ببعض الذات، كامتياز الإنسان عن الفرس بفصل هو الناطق بعد اشتراكهما في الحيوانية، وعن الشجر بفصل هو النامى، وعن الحجر بفصل هو النامى

۱) مط: ـ غيره. ٢) دا: خارجيان.

٣) ش: \_ الثي. ٤ ) ما: \_ قد يكون.

ه) ش: مقولان. ٢) ط: يوجد.

٧) ط:أمور ثلاثة.

بعد اشتراكهما في الجسم، وعن المفارق بفصل هو القابل للأبعاد بعد اشتراكهما في الجوهر.

وإمّا بعارض المجودي أو عدمي؛ فالأوّل كامتياز الضاحك عن الكاتب بعد اشتراكهما في تمام الذات، والثاني كامتياز الفصل كالناطق عن النوع كالإنسان بعدم دخول مفهوم الحيوانية فيه ودخوله في الإنسان.

وإمّا بالشدّة والضعف، كتفاوت أفراد الوجود عندنا مع اشتراكها في طبيعة الوجود التي هي أمر بسيط لاجزء لها خارجاً ولا عقلاً.

إذا انتقش هذا التصوير على صفحة الخاطر، فنقول: كلّما كان الاشتراك بين شيئين في أمر ذاتي لهما، فلابدّ من الامتياز بأمر ذاتي أيضاً؛ وكلّما كان بأمر عرضي لهما ، فلا يجب الامتياز به. وكلّما كان الاشتراك بذاتي لأحدهما وعرضي للآخر -كاشتراك النوع وفصله في جنسه -، فلابدٌ من امتياز أحدهما عن الآخر بالدخول فيه والخروج عنه.

ولمًا كان الجنس عبارة عن كمال المشترك الذاتي والفصل عبارة عن كمال المميّز الذاتي وصريح العقل حاكم بمغايرة جهة الاشتراك لجهة الامتياز، وجب أن يكون معنى الجنس خارجاً عن معنى الفصل وكذلك العكس، وإن اتّحدا في الوجود.

وعند هذا التحقيق ينحلّ عقدة من قدح في وجود الفصل بأن قال: لو كان امتياز شيء عن غيره بالفصل، وذلك الفصل لعدم كونه أعمّ المحمولات يبجب أن يكون متميزاً عن غيره بفصل آخر، ويلزم منه التسلسل في وجود الفصول

١) ط:لعارض. ٢) ط: بسيطة.

٢) مطاله. ٤) مطالها.

إلى غير نهاية.

لأنّا نقول: نحن ما حكمنا بأنّ التميز كيف ما كان يجب أن يكون بالفصل، بل الماشرط المذكور وهو أنّ المشترك فيه كان ذاتياً جميعاً. والفصل وإن كان مشاركاً للنوع المتقوم به أو لفصل أو النوع آخر في أمر، لكن ذلك الأمر ليس ذات يا وجسساً لهما جميعاً: فالناطق الذي يتميز به الإنسان عن الفرس المشتركين في الحيوانية متميز عن الناطق الذي هو الإنسان بقيد سلبي هو أنّه ليس يدخل في مفهوم الحيوان - ويدخل في مفهوم الناطق الذي هو الإنسان ذلك -، ومتميز عن الحيوان الذي يحمل عليه بذاته لعدم مشاركته له في الماهية فيكون انفصاله عنه بنفس ذاته؛ وكذا متميز عن فصل الفرس بنفس ذاته لا بقيد زاد ولا بجزء، فانقطع التسلسل.

اللّهم إلّا أن يقال: إنّ الناطق مشارك لشيء آخر في شيء من الذاتيات، فحينئذ يستدعي فصلاً آخر ولكن لا يلزم منه التسلسل؛ لأنّه لا يبجب أن يكون لكل عقيقة شيء يشاركها في شيء من المقوّمات، وإلّا لزم تركب° الشيء من أجزاء غير متناهية وهو محال كما برهن عليه.

قال الرازي صاحب التلخيص في مثل هذا المقام: إنّ هذا لا يتخلص عن ^ الشكوك إلّا إذا جعلنا الجوهرية من قبيل اللوازم الخارجية بالنسبة إلى ما تحتها. إذ لو كانت من المقولات وفصل الجوهر يجب أن يكون جوهراً، فحينتذ يكون

۱) شن: عبل. ۲) طند أو.

٢) ش: متميزاً. ٤ ط: بكل.

ە) دا: ئركىب

٦) ابن مطاب در ناخيس المعمل يافت نشد رجوع شود به العبامث المشرقية ج ١، ص ٢٤٢ تا ٢٤٧.

٧) ش: لايتلفس. ٨) ط:من.

الفصل مساوياً للنوع في أمر مقوم له وهو الجوهر، ويباينه في الماهية، فيلزم أن يكون للفصل فصل آخر إلى غير النهاية؛ ضلا خلاص عنه إلّا بـأن يـقال: إنّ الجوهرية مقولة على ما تحتها قولَ اللوازم، لا قولَ المقوّمات.

 $^{1}$ [ أي دفع التسلسل الذي يرد على الفصل بالفرق بين معنيي الجوهر  $^{1}$ 

أقول: معنى كون الجنس لازماً للفصل ليس أنّ للجنس وجوداً وللفصل وجوداً الفصل وجوداً الفصل وجوداً آخر ملزوماً له، بل هما موجودان بوجود واحد؛ وهكذا في كل عارض من عوارض الماهية كالتشخص والوجود ونحوهما. وإنّما العارضة والمعروضية في ظرف الذهن بحسب المعنى والمفهوم؛ فإنّ العقل إذا حلّل النوع الجوهري كالجسم مثلاً إلى جنس كمفهوم الجوهر، وفصل كقابل الأبعاد، وحكم بأنّ أحدهما غير الآخر، كان معناه أنّه خارج عن مفهومه لا عن وجوده دفاركان الوجود أو خارجاً.

ومعنى كون مقوّم الجوهر جوهراً أعمّ من أن يكون الجوهر داخلاً " في حدّه ومعناه، أو صادقاً على نفس وجوده بالذات. وفصل الجوهر وإن لم تكن الجوهرية داخلة في حده " لكونه جوهراً بسيطاً لا حدّ له، إلّا أنّها ليست خارجة عن وجوده؛ ففصل الجوهر جوهر لذاته بهذا المعنى، وكذا فصل الحيوان عن وجوده؛ ففصل الحيوان المناه ولكن ليست الحيوانية داخلة في مفهومه؛ وكذا الإنسان الموجود بما هو موجود متقوم بوجوده ووجود الإنسان إنسان بسيط الإحداد عليه لذاته الإنسانية، إلّا أنّه لا يدخل في حده، إذ الوجود البسيط لاحدّ له. وكون الفصل لجوهر لا جوهراً وحسب المفهوم لا يلزم منه أن يكون عرضاً.

١) عثران در هامش هله. ٢) ش: داخلة.

٣) ط: - ومعناه أو صبادقاً.. داخلة في عده. ٤) مط: قصل الجوهر لاجوهر.

لما عرفت أنّ الوجود ليس في حدّ نفسه جوهراً ولا عرضاً مع أنّ و بجود الجوهر جوهر ووجود العرض عرض بالمعنى المذكور؛ وكذا الحال في وجود كل شيء حيث يصدق عليّه ذلك الشيء على الوجه الذي قرّ رناه. فاعلم هذا، فإنّه شريف دقيق. هذا تقرير هذا المبحث. ولنرجع إلى المثن وما بقى من حل ألفاظه:

فقوله¹: «كالجزء في العقل والذهن لماهية؟»:

أقول: لعل الفرق بين العقل والذهن أن يكون الشيء في الذهـن يســتدعي معناه أن يكون له خارج مطابق، بخلاف كونه العقل.

وقوله": «إنّ الجنس يحمل على النوع على أنّه جزء من ماهيته» (إلى آخره):

يريد بيان المميز بين أمور يكون الأمر المشترك داخلاً في بعضها خارجاً عن الآخر.

واعلم أنّ الجنس كالحيوان مشترك بين ثلاثة أشياء: بين نفسه ونوعه وفصله. فامتياز الجنس نفسه عن نوعه بدخول القصل في النوع وخروجه عن الجنس؛ وكذا امتياز الفصل عن النوع بدخول الجنس فيه وخروجه عن الفصل؛ وامتياز كل من الجنس والفصل عن الآخر بذاته لا بأمر زائد.

وقوله ؛: «فإنّه ° إنّما يعنى بالناطق شيء له النطق ...»:

اعلم أنّ مفهوم الشيء غيرُ معتبر في مفهوم المشتق على وجه الدخول، لا خاصًا ولا عامًا : فلا يعتبر في مفهوم الناطق مثلاً الشيء المخصوص كالجوهر

١) إلهيات الشفاء ص ٢٢٢. س ١. ٢) الشفاء لماهيته.

٣) همان، ص ٢٦٦. ٤) همان، ص ٣٣٦. س ٢.

ه) الشفاء ـ فإنّه.

أن الجسم أن الحسباس، ولا الشيء العام وإلّا لزم أن يكون العرض العام داخلاً في حقيقة النوع والفصل وكذا في غير الناطق من المشتقات التي يكون فـصـولاً للأنواع.

وأمَّا قوله ٢: «إلَّا أنَّه يلزم أن لا يكون "إلَّا جوهراً وإلَّا جسماً وإلَّا حساساً»:

فقيه نظر؛ فإنّ من الناطق ما لايكون في الوجود جسماً ولا حساساً وإن لزم أن يكون جوهراً، وهو الناطق المجرد عن البدن، أعني النفس الإنسانية؛ فإنّها في وجودها الخاص غير جسم ولا حساس. وكذا الحساس عندنا مما يمكن وجوده بدون الجسم النامي.

وقوله <sup>4</sup>: «فنقول الآن: أمّا الفصل ...»:

يعني لمّا ذكر أنّ مفهوم الجنس خارج عن الفصل لأنّه مشتق كالناطق وليس يعتبر في مفهومه معنى غير مبدأ الاشتقاق شيء أصداً فضالًا عن أن يكون معنى الجنس قريباً كان أو بعيداً أو أبعد كالجوهر والجسم والحساس، «فنقول …». وقد مرّ وحه ذلك.

قوله°: «وأمَّا إذا أخذت الفصيل كالنطق ...»:

اعلم أنّ كلاً من الجنس والفصل إذا أخذ لا بشرط شيء كان مبهم الوجود، يحتمل أن يصبر عين الآخر في الوجود، ولذلك يحملان على شيء واحد ويحمل كل منهما على الآخر فيه، لاتحادها في الوجود. وأمّا إذا أخذ كل منهما أو أحدهما بشرط عدم دخول الآخر في وجوده فيصبر جزءاً للنوع

۱) ط:شیء. ۲) همان،س ۳.

٣) الشفاء + هذا الشيء. ٤) همان، س٧.

ه) همان، ص ۲۲۱، س ه. ۲ اد حکل،

المركب منهما: فالناطق إذا أريد منه مجرّد الناطقية، فإن كانت بمعنى كون الشيء ذا نفس كان مؤلفاً من إضافة وجوهر هو النفس، فتكون تحت مقولتين؛ فليس من الموجودات المتأصلة التي لها حد مركب من جنس وفصل يقسمه وحكمه أن لا وجود له بالذات بل بمجرد الاعتبار وإن كانت بمعنى نفس النفس، فإنّ الناطقية بمعنى كون الشيء في حدّ ذاته ناطقاً تكون عبين النفس الناطقة، فتكون جوهرأ أو جزء للجوهر الإنساني المركب عن مادة بدنية هي بإزاء جنسه وصبورة هي ١ النفس التي بإزاء فصله.

وإنَّما يتميز هذا الجزء الذي هو الجوهر البسيط عن المركب بالفصل الواقع بين البسيط والمركب من الجواهر على نحو ما سبق تحقيقه من تقسيم الجوهر الذي هو المقولة إلى الجواهر الخمسة مأعنى العقل والنفس والمبادة والصورة والجسم العركب منهما ..؛ قبانُ الأربعة البسبائط من الجوهر لها ف مسول بحسب التحليل العقلي، لا كفصول المركبات التي بإزاء الصور الخارجية؛ فإنَّ ما لا تركب له خارجاً لا مادة له ولا صورة، وإنَّما ذاته صورته إذا كانت ذاته بالفعل، لا كالهيولي التي تكون القوة فيها عين الفعلية.

وقوله؟: «وأمّا الأخرى وهي القائلة 1 إنّ كل ما هو أعم المحمولات ...»:

اعلم أنّ هذه المقدمة مع كذبها° ممّا لا حاجة إليها في الشك المـذكور، إذ بدونها يتم التشكيك؛ ولهذا لم نذكرها عند تقريرنا للشبهة، إذ يكفي أن يقال: إنَّ الفصل إمّا أن يكون أعم المحمولات، أو لايكون -بل يكون تحته -؛ والأوّل باطل

۲) دا مط، ط: ترکیب ۱) ش،ط: ـ هی.

٤) ش: القابلة. ۳) همان،س ۲۲

٦) ش: لم يذكرها عند تقرير ما. ه) دا: ـ مع کلابها.

بديهة، لأنّ الناطق مثلاً وما يجري مجراه من الفصول وغيرها ليست أعم المحمولات، ضرورة مباينة كثير منها بعضها لبعض؛ فبقي الشق الثاني، وهو أن يكون تحت معنى عام مشترك بينه وبين غيره ممّا يدخل تحته، فيحتاج الفصل إلى فصل آخر، فيتسلسل.

فالجواب الجواب؛ فمدار الشبهة على المقدمة القائلة الأخيرة، ومدار الجواب على الفرق بين كون الاشتراك في ذاتي حتى يلزم أن يكون المميّز فصلاً ذاتياً، أو في عرضي فلا يلزم ذلك، على التفصيل الذي قد مرّ.

وقوله ': «يجب أن يعلم أنّ الذي يقال إنّ فصول الجواهر ' جوهر ...»:

قد علمت تحقيق هذا المقام ممّا لا مزيد عليه ودفع الإشكال الذي أورده الإمام الرازي أ.

وقوله  $^{\circ}$  : «إِلَّا أَن يعنى  $^{\mathsf{T}}$  بغصول الجوهر مثلاً، لا الفصل المقول عليه  $^{\mathsf{Y}}$  بالتواطق ...»:

أراد بالفصل المقول بالاشتقاق مثل النفس الحيواني للحساس، والنفس الناطقة للناطق، وسائر الصور النوعية لفصول الأنواع الطبيعية للجسم. والشيخ في بعض كتبه يعبّر عن الفصل المحمول بالتواطق ب«الفصل المنطقي» وهو غير الفصل المبحوث عنه في كتب المنطقيين، لأنّه من المعقولات الثانية؛ بخلاف مثل الناطق والحساس من أوائل المعقولات.

وقوله^: «وليس يجب إذا كان الفصل الذي بالتواطؤ موجوداً ... »:

١) هنان، ص ١٣٧، س ١. ٢) الشفاية الجوهر.

٣) ط: بما. ٤) قبلاً مأخذ كلام رازي نقل شد.

ه) همان،س ه. ۲) الشطاه نعني.

٧) الشقاء: على الجوهر. ٨) همان، س٨.

يريد أنّه لا يلزم أن يكون فصول الأنواع بازاء صور نوعية خارجية، بل إنّما يلزم ذلك في فصول الأنواع الجوهرية لا الأعراض؛ ولا كل نوع جوهري، بل الأنواع الجوهرية المركبة، حيث إنّ جنس كل منها مأخوذ من مادة، وفصله من صورة. وأمّا النوع البسيط من الجوهر كالعقل أو النفس أو نحوهما، فلا جنسه مطابق لمادة أ، ولا فحصله مطابق لصورة آ. والصورة هو الفصل الذي بالاشتقاق. وباقى ألفاظ الكتاب واضحة.

. .

## فميل [الفميل السابع]

## في تعريف مناسبة الحدّ والمحدود

لمّا كان الحدهو القول الدالّ على ماهية الشيء لذاته، فلابد أن يكون بأمور لها وجه من المغايرة، وإلّا لم يكن أحدهما أولى بأن يكون دالاً والآخر بأن يكون مدلولاً؛ ووجه من الاتحاد وإلّا لم يكن دالاً عليه بالذات. فالفرق بينهما إنّما هو بالإجمال والتفصيل؛ فالمجمل هو المحدود والنوع، والمفصل هو الحد المركب من الجنس والفصل؛ إذ البسائط الحقيقية لا حدود لها، إذ لا أجزاء لها بوجه، وإنّما تعرف باللوازم والآثار.

وإنّما وجب أن يكون الحد الحقيقي مركباً من جنس وفصل لأنّ ذا الأجزاء إن لم يكن لها وحدة حقيقية كان كالحجر الموضوع بجنب الإنسان، ويكون وجوده بالعرض لا بالذات؛ لأنّ وحدته بمجرد الاعتبار، والأمور التي وجودها بالعرض غير محدودة.

وكل ما له وحدة حقيقية فلابد أن يكون بحسب التقسيم تحت إحدى المقولات فيكون ذا جنس، وكل ما له جنس لابد أن يكون له فصل، لما عرفت أنّ الجنس طبيعة ناقصة تمامها بالفصل؛ ولمّا كان الحد دالاً على ماهية الشيء، فكان لا محالة بجنسه وفصله.

# (ص ٢٣٦.س ٤) قال: «لقائل أن يقول: إنّ الحد كما وقع عليه الاشغاق من أهل الصناعة مؤلف»:

أكثر الناس قد وقعت لهم الحيرة في كون الشيء جزءاً محمولاً! لأنّ الجزئية تقتضي المغايرة، والحمل يستدعي الاتحاد، فكيف يكون شيء واحد مغايراً لشيء ومتحداً به؟ وذلك لإهمالهم اعتبار الجهات والحيثيات، فمن هذه الشبهة ونظائرها. فيقال: إنّ الحد كما بيّنا ووقع الاتفاق عليه من أهل الحكمة مركب فيما له وحدة طبيعية من جنس وفصل وهما جزآنِ للحد. ثمّ إنّ الحد عين المحدود، فيكون المحدود أيضاً ذا الجزأين أعني المدلول عليهما بالجنس والفصل؛ فإنّ نسبتهما إلى النوع هو نسبتهما إلى الحد، لأنّه عين الحد<sup>7</sup>؛ فإذا كان كذلك، فلم يجز حمل طبيعة الجنس ولا طبيعة الفصل على النوع والمغروض خلافه؛ هذا خلف.

والجواب بعدما علمت الغرق بين الجنس والمادة والفصل والصورة ـأنّ النوع مركب من المادة والصورة، لا من الجنس والفصل؛ لأنّ كلاً من هذين أمر مبهم غير محصّل يمكن أن يدخل فيه الآخر وأن لا يدخل. فإذا قلنا عند تحديد الإنسان مثلاً: إنّه الحيوان الناطق، فلسنا نعني أنّه مؤلف من هذين المعنيين مجتمع عنهما؛ بل نعني به أنّه الحيوان الذي هو بعينه ناطق، لا أنّه حيوان ومع كونه حيواناً هو شيء آخر أيضاً وهو الناطق حتى يكونا شيئين متغايرين.

١) دا، ط: فمن ذلك. ٢) ما (هامش): +لا المحمود.

وذلك لأنّ الحيوان بالمعنى الذي هو جنس ليس أمراً محصّالاً في نفسه حتى يضمة إليه شيء آخر هو الناطق، كما مرّ تحقيقه؛ فمعنى الحيوان هو الجسم النامي الدرّاك مجملاً. ولا يعلم أنّ هذا الدرّاك أي ذا النفس -إدراكه بحس أو خيال أو وهم أو نطق. فإذا قلنا: «ناطق»، علم تنفسه حساسة ناطقة فصار المبهم محصّالاً، فيكون هذا تعيّناً لمبهم وتحصيلاً لمجمل هي النفس الدراكة. فليس كون الجسم درّاكاً وكونه ناطقاً شيئين متفايرين في الوجود ككونه ناطقاً ومتعجباً، بل وجوده درّاكاً هو بعينه وجوده ناطقاً، لا بطريق انضمام أمر بأمر؛ فإنّ كون الشيء حيواناً أي كونه جسماً ذا نفس درّاكة -أمر مبهم الوجود، فإنّ كون الشيء حيواناً أي كونه جسماً ذا نفس درّاكة -أمر مبهم الوجود، والأمر المبهم الوجود "لا يوجد ما لم يتحصل بالفعل، وما يوجد بالفعل لا يكون مبهماً. فالنفس الدراكة لا توجد بالفعل بكونها دراكة ما لم يتعين ولم يفصل نحو إدراكها عن مطلق الإدراك.

فإذا قيل: إنّها درّاكة بالحس والتخيل والنطق، فميّز عن كونها دراكة بالحس فقط - كبعض أنواع الحيوان - أو بالحس والخيال جميعاً ولكن بدون النطق - كبعض آخر، بل الحساس فقط أيضاً أمر مبهم؛ فمن الحيوان ما له قوة اللمس فقط، ومنه ما له اللمس والذوق، أو الثلاثة بدون السمع والبصر؛ كما أنّه من الحيوان ما يوجد بدون الحس الباطن كلاً أو بعضاً.

وبالجملة، إذا وجد الجنس كالحيوان، فوجوده متضمن لوجود أحد الفصول؛ لا أنّه ينضم إليه وجود ذلك الفصل من خارج، إذ لا وجود للمبهم في الخارج. ولكن جاز حصول المبهم على إبهامه في الذهن؛ فإنّ الذهن ربما يكون

١) ط: لو الإدراك. ٢) مط: +أنَّ.

٣) ش: .. والأمر المبهم الوجود. ٤) دا: فعميز /ط: معين

متردّداً مشكّكاً في تمام حقيقة شيء كنفس من النفوس أنّها هل هي حساسة فقط أو متخيلة أو ناطقة، ثمّ تحصّلها بالفكرة واكتساب أفصلها الخاص فتعرّفها وتحدّها بجنسها وفصلها؛ فانضمام فصل إلى جنس إنّما هو بحسب المعنى في الذهن على نحو وجود وحصول تعيني "بعد إبهام ووقوع أجزم بعد شك. في الذهن على الحدود الذي هو النوع، فظهر وتبيّن أنّ الحد مركب من جنس وفصل، بخلاف المحدود الذي هو النوع، وإن كان الحد عين المحدود في الوجود.

### ♦ [ص ٢٣٧.س ] قال: «وإذا أخذ الحس في حدّ الحيوان فليس هو بالحقيقة الفصل، بل هو دليل على الفصل وأنّ فحمل الحيوان أنّه ذو نفس ...»:

يريد بيان أنّ أكثر ما يذكر في التعريفات الحدية بإزاء الفصل فليس هو بفصل حقيقي، سواء كان الذي هو فصل حقيقي فصلاً محمولاً بالتواطؤ أو فصلاً محمولاً بالاشتقاق؛ بل إنّما هو علامة الفصل ودليله، لأنّ فصل كل مقولة يجب أن يكون من تلك المقولة على الوجه الذي سبق. ففصل الجوهر جوهر، وفصل الكم كم، وفصل الكيف كيف؛ مع أنّ المأخوذات في فصول الأشياء من مقولة غير مقولة جنسها، كما يذكر في فصل الحيوان «الحساس»، والحيوان جوهر والحس انفعال أو إضافة؛ ويذكر في فصل الإنسان «الناطق»، وحالهما كما مرّ؛ وكذا يذكر في حد الخط المستقيم أو السطح المستوي كون أجزائه على

١) ط: الاكتساب. ٢) دا، مط، ط: و.

٢) ط: تميين /مطاردا: نحر حصاول تعين، ٤) ط: ــ وقرع،

ه) الشفاء فإنّ

وضع لايكون بعضها أرفع وبعضها أخفض، وفي الخط المستدير والسطح بخلاف ذلك والسطح من مقولة الكم؛ وما يذكر في فصلهما من مقولة الوضع ويقال أيضاً في حد السواد وهو من مقولة الكيف إنّه قابض للبصر، والبياض إنّه مفرّق للبصر، والقبض والتفريق من مقولة الفعل.

فالحق أنّ هذه الأمور المذكورة في الفصول هي ليست بفصول حقيقية، وإنّما هي لوازم وأمارات جعلت عنوانات لها دالّة عليها، ففصل الصيوان بالحقيقة ليس نا الحس، بل إنّما هو ذو النفس الدرّاكة المتحركة بالإرادة أو ذو قوة النمو والحس والحركة. فليست هوية نفسه أن يحسّ بالفعل ولا التخيّل بالفعل ولا التخيّل بالفعل ولا الحركة الإرادية، بل القوة النفسانية هي مبدأ هذه الأفاعيل والانفعالات بل مبدأ مبادئ هذه الآثار. وهذه الآثار صادرة عن قواها كقوة الحس وقوة التغيّل وقوة الحركة الإرادية؛ بل الحق أنّ النفس كما أنّها مبدأ لهذه الآثار المنسوبة إليها مختصة كانت أو مشتركة حكالنباتية والجماعية من التغذية والتنمية والتوليد والحفظ وغيرها، إلّا أنّ بعضها بلا واسطة وبعضها بواسطة. فالتي هي مختصة بالنفس وغيرها، إلّا أنّ بعضها بلا واسطة وبعضها بواسطة. فالتي هي مختصة بالنفس في نفسه اسم، لأنّه هوية خارجية وجودية.

والأسامي والحدود التي تعرف بها الأمور إنّما هي للنعوت والصفات الكلية؛ وحيث كانت هذه الأمور توابع مخصوصة له، فيضطر الإنسان إلى أن يخترع له اسمأ مأخوذاً من نسبة ذلك الشيء إليها؛ ولهذا يجمع الحسَّ والحركة

۱) دا: قصیل. ۲) دا (مانش): + أولی.

٢) دا: المنمرت.

الإرادية معاً في حده ويجعل الحس كأنّه معنى يجمع الحواس كلها ـظاهرها وباطنها. أو يقتصر على الحس إمّا بناء على أنّ أقل درجات الحيوان أن يكون له حس واحد، فكل حيوان له حس سواء كان مقتصراً على الواحد كالخراطين والحلزونات أو أزيد؛ وإمّا على أنّ الحس مطلقاً يدل على جميع الحواس بالالتزام لا بالتضمن، لأنّ الخاص ليس بجزء الدعام ليدلّ اسم العام عليه بالتضمن، فإن دلّ عليه تكون دلالته الالتزام لا محالة ـوقد سلف بيان أقسام الدلالات في المنطق.

فإذن، قد ظهر وتبيّن أنّ الحسّ ليس بالحقيقة فحملاً للحيوان، بل أحد لوازم فصله ومبدأ <sup>7</sup> أحد شعب فصله وقواه؛ وإنّما فصله بالحقيقة وجود النفس التي هي مبدأ هذه اللوازم والشعب كلها. وكذلك الناطق للإنسان ليس فصلاً حقيقياً له، بل الفصل بالحقيقة هو وجود النفس التي <sup>7</sup> مبدأ الإدراكات الكلية والحركات الفكرية وغير ذلك من أفاعيل الحيوانية والنباتية وما دونها، حتى إقامة الهيولى بصورة الاتصال وإفادة المقدار لها. لكن عدم الاسم الدال على الهوية الوجودية للنفوس وقلة شعورنا بالفصول الحقيقية يضطرّنا -إمّا هذا أي قلة الشعور، وإمّا ذاك أي فقدان الاسم -إلى أن ننحرف في إقامة الحدود عن حقائق الفصول إلى لوازمها وآثارها الدالة عليها. فربما نشتق أسم الفصل حقائق الفصول إلى لوازمها وآثارها الدالة عليها. فربما نشتق أسم الفصل المحتيق من لازمه كالحساس، فإنّما نعني بالحساس لا الذي يحس بالفعل، بل المبدأ الذي من شأنه الإحساس وغيره من الآثار؛ هذا إذا كانت المعرفة به تامة ولكن لم نجد اسما خاصاً له، وربما قلّت المعرفة ولم نشعر بحقيقة الفصل إلّا

١) ط: دلالة. ٢) ش: مبدؤه /دا: مبدأه.

٢) مط: ــ هي مبدأ هذه اللوازم... التي/ط: +هي. ٤) ش: يشتق.

بلازمها واحداكان أو أزيد.

وليس الكلام في هذه الأمور -أي الحدود الحقيقية أو الفصول الذاتية للأشياء - على حسب الحاصل منها في عقولنا، ولا على حسب ما نصنع ونتصرف نحن فيها من وضع الأسماء المشتقة من لوازمها لها؛ بل على حسب ما هى فى أنفسها ومن جهة كيفية وجوداتها فى ذاتها.

واعلم أنّ كثيراً ما دلّ البرهان على حقيقة شيء في الخارج ونحو وجوده مع امتناع حصوله في عقولنا، كواجب الوجود؛ فإنّ البرهان على وجوده وكونه بسيطاً حقيقياً يحيط بالأشياء كلها وجوداً وعلماً، وأنّه في قوة وجوده فوق ما لا يتناهى بما لا يتناهى، ومثل هذا الشيء لا يمكن حصوله في عقولنا؛ لكن البرهان دلّ عليه من جهة المفهومات لا والعنوانات شهادة عليه. فهكذا حال بعض الفصول الحقيقية الخافية على العقول في الإشارة إليها بالبرهان من طريق اللوازم والآثار.

هذا ما وعدنا على الجواب عن إيراد لزوم الفصلين لنوع واحد.

♦ [ص ۲۳۸. س ۳] قال: «ثمّ لو كان ليس للحيوان نفس إلا
 الحساسة كان كونه جسماً ذا حس
 ليس جــنساً بــمعنى مـجرد ...»:

[بيان اتحاد الجنس والقصل]

يريد أن يعرّف كيفية اتحاد الجنس والفصل في الوجود اتحاداً بالذات،

٠ ٢) يا (نسخة بدل): المقرمات.

١) دا: .. في.

٤) كا: رمدناه.

<sup>7)</sup> いんは:+[だ.

وكيفية اتحاد الأشياء التي فيها اتحاد من وجوه أخرى: فالجنس إنّما يكون جنساً إذا كان أمراً مبهماً متضمناً بالقوة الفصل لا خارجاً عنه بالفعل لا لازماً له؛ وكذا الفصل إنّما يكون فصلاً إذا كان متضمناً للجنس بالقوة. فالحيوان لو لا لم يكن نفسه إلّا الحساسة حتى يكون معناه جسماً نامياً ذا حس فقط، لم يكن جنساً: إذ الحيوان الذي بمعنى الجنس ليس مجرد الطبيعة التي فيها الجسمية والنمو والحسّ فقط، بل على النحو الذي علمت في ما سبق. وإنّما ذلك المعنى نوع تام في الوجود أو جزء مادي لنوع آخر أتم وجوداً وتحصّلاً من ذلك النوع. وكذا الفصل كالناطق والحساس إنّما يكون محمولاً على الجنس متحداً به إذا أريد بالناطق شيء مضمّن للحيوان بالقوة لا ملتزم له، وبالحساس شيء الوجود يكون بعينه محمولاً عليه معنى الجنس، فهذا معنى اتحاد الجنس الفصل.

وأمّا كيفية اتحاد المادة بالصورة أو اتحاد بعض الأجزاء بالبعض كاتحاد مادة الجنس بمادة النوع أو صورته أو مادة أحدهما بصورة الآخر أو بالعكس، فعلى نحو آخر؛ وإنّما هو اتحاد شيء بشيء شارج عنه لازم له أو عارض.

واعلم أنّ كيفية اتحاد المادة بالصورة وكذا اتحاد أجزاء النوع الطبيعي بعضها ببعض معرفتها علم غامض شريف، ومسلكها مسلك دقيق لطيف، ليس

٢) ش:إنّه.

۱) ط: الفصل. ۲) ط: متضمن.

٤) ط: ولا يلتزم.

ە) ط: ئشىء.

كما يلوح من كلام الشيخ وتقريره مراراً. ونحن قد بيّنا تحقيقه وسلكنا طريقه في الأسفار الأربعة ابيسط لائق، وتقرير فائق، وتحقيق عميق، ونظر ثاقب، وبيان مفصل. ولولا مخافة التطويل والخروج عن أسلوب هذا الشرح، لأوردناه؛ ولكن تركنا ذكره وطوينا نقله مقتصراً على إشارة خفيفة للى موضع الخلاف مع الشيخ حضوعف جلاله وقدره -تحاشياً عن التصريح بالمخالفة والتجاهر بها.

## (ص ۲۲۸. س ۹] قال: وفتكون الأشياء التي تفيها اتحاد على أصناف: أحدها أن تكون كاتحاد ...»:

#### [في أنجاء الانحاد]

اعلم أنّ الاتحاد بين الأشياء عبارة عن كون تلك الأشياء متكثرة من جهة، واحدة من جهة أخرى. وهذا أمر مقول بالتشكيك على أقسامه: فإنّ جهة الوحدة قوية في بعض المتحدات، ضعيفة في بعض آخر. فأحقّ الأشياء بالاتحاد هي المعاني المختلفة التي لها وجود واحد حقيقي، كالاتحاد بين الجنس والفصل؛ ولهذا يحملان بالذات على شيء واحد بالعدد ـ كما سيجيء إيضاحه. وما ليس كذلك على أصناف متفاوتة في جهة الوحدة.

فإذن، الأشياء من جهة كونها واحدة على أقسام:

أحدها أن يكون فيها اتحاد كاتحاد المادة والصورة، فالمادة شيء بالقوة غير مستقل الوجود، إذ لا وجود له بانفراده؛ فيتقوّم وجوده بالصورة على أن يكون وجود الصدورة وجود أمر خارج عن وجود المادة ليس وجود أحدهما

١) ر.ك: الأسلال الأرسام ٢ اس ٢٥ به بعد ٢) مط: خلية.

٣) الشفاد + يكرن.

وجود الآخر. ولكن الفرق بين وجوديهما 'كالفرق بين الناقص والكامل والضيعيف والشديد، ووجود الكامل الشديد يندمج فيه وجود الناقص الضعيف، مع زوال نقصه وقصوره الذي هو أمر عدمي؛ فجهة الوحدة فيهما في جانب الصورة. ولأجل ذلك يحمل عليها معنيّى ' الجنس والفصل المـأخوذين منهما؛ ولولا ذلك، لما صبح الحملان.

فقوله؟: «ليس أحدهما الآخر ويكون المجموع ليس ولا واحد منهما»\_أي ليس أحد من المادة والصورة هو الآخر ولا المجموع شيئاً واحداً ولا شيئاً من المادة والصورة ـموضع نظر، لِما علمت أنَّ وجود الصورة فعلية وجود الهيولي وكمالها. نعم، لمّا كانت المادة ناقصة على حد نفسها، ولها تحصّلات وجردية مختلفة، فيمكن أن توجد بوجود صورة أخرى؛ فصمح لأجل هذا أن يقال: إنّ وجود كل من المادة والصورة غير وجود الأخرى.

والثاني من أصناف المتحدات ما يكون اتحادها اتحاد أشياء يكون لكل منها وجود غير متعلق بالآخر ولا مفتقر واليه إلَّا أنَّها اتحدت في هيئة أو صورة؛ فممل منهاشيء واحدإما بمجرد اجتماع وتركيب من غير استحالة كالأعضاء لبدن الحيوان، وإمّا بالاستحالة والامتزاج كالعناصر في المركّبات الطبيعية من الجماد والنبات والحيوان، بناء على ما هو المشهور من يقاء صورها العنصرية واستحالتها في كيفياتها. فجهة الاتحاد في هذه الأمور أمر خارج عن ساهياتها و وحوداتها، عارض لذواتها.

٧) مطاط: معنى،

١) ط: وجوديها. ٤) مطاءدا: +الوجود

۳) **باینات الشفاد** ص ۲۲۸،س ۱۱.

ه) مط:مفتقراً.

الثالث اتحاد أشياء ليس كل منها مستغنياً عن الآخر، بل بعضها لا يقوم بالفعل إلا بما انضم إليه حصل فيه، وبعضها متقوم بنفسه بالفعل غير مفتقر إلى ذلك البعض المنضم الحاصل فيه؛ كاتحاد الموضوع والعرض مثل الجسم والبياض، فيقال لهذا الجسم إنّه أبيض. والحمل هاهنا حمل بالعرض، لأنّ جهة الاتحاد أمر طارٍ على ذات الموضوع الذي هو الجسم؛ إذ ليست ذاته بذاته منشأ صدق الأبيض عليه، وإنّما له القبول والانفعال.

فهذه الأقسام الثلاثة جهة الاتحاد والوحدة فيها ضعيفة، لأنّها بعد تمام ماهياتها روجودها، وليس لهذه المتحدات وجود واحد، ولا بعضها يحمل على بعض، ولا مجموعها محمول على واحد من أجزائها حمل هو هو. وأضعف منها في الاتحاد أمور لاتكون جهة الوحدة فيها أمراً حقيقياً، بل اعتبارياً لا صورة ولا عرضاً قاراً، كالبلدة الواحدة والعسكر الواحد. وهذه الأصناف كلها خارجة عن القسم من الاتحاد الذي هو أحق الأشياء به، وهو الذي بصدد بيانه الشيخ كما لا

#### ♦ [ص ٢٣٩، س ٢] «ومنها اتحاد شيء بشيء قوة هذا الشيء منهما ...»:

#### [ في اتحاد الجنس بغصله المقسّم ]

يريد بيان اتحاد الجنس بفصله المقسِّم بأنَّ المعنى الذي هو الجنس لكونه أمراً مبهماً مردّداً بين الأشياء من شأنه أن يكرن نفسه أشياء كثيرة، لا بمعنى أنّ مفهومه من حيث المفهوم عين مفهومات تلك الأشياء، إذ لا اتتحاد بين مفهوم ومفهوم حملاً متعارفاً؛ والحمل الأوّلي أيضاً لابد فيه من المفايرة بين الموضوع والمحمول إمّا بالإجمال والتفصيل أو بوجه من الاعتبار. بل المراد أنّ معنى واحداً من شأنه أن يصير عين معان مختلفة في أنحاء الوجودات، كل منها في الوجود يكون هذا الشيء؛ لا أن ينضم وجوداتها بوجود هذا الشيء، بل بأنّ الذهن قد يعقل معنى كالحيوان مثلاً بلا شرط آخر يجوّز الذهن أن يكون الحيوان بنفسه إنساناً وفرساً وحماراً في الوجود، أو ناطقاً وصاهلاً وناهقاً في الأعيان؛ فإذا ضمّ إلى معنى الحيوان معنى الناطق مثلاً، إنّما يضمّ إليه بأنّه معنى آخر في المفهوم، لكنه يكون مضمّناً مندمجاً في وجوده هذا النحو من الوجود معيّن له. فإنّ وجود الناطق الذي هو الصورة الإنسانية هو بعينه وجود الحيوان بما هو حيوان مطلقاً؛ وإنّما يكون وجوده غير وجود الحيوان من حيث التعين بما هو حيوان مطلقاً؛ وإنّما يكون وجوده غير وجود الحيوان من حيث التعين يكون للحيوانية وجود وللناطقية وجود آخر وقد اجتمعا وصارا وجود يكون للحيوانية وجود وللناطقية وجود آخر وقد اجتمعا وصارا وجود الإنسان بالانضمام والتركيب. وكذا الحال في كل فصل.

## ♦ [ص ٣٣٩. س ٦] قال: «مثل المقدار فإنه معنى يصبح أن يكون هو الخط والسطح والعمق لا أن يقارنه»:

أراد بالعمق الجسم التعليمي، هو أحد أنواع المقدار. وهذا المثال أوضح مثال في هذا الباب، لايمكن لأحد مجال البحث في كون المقدار ذاتياً مشتركاً بين الثلاثة؛ ولا في أنّ الاختلاف بينها ٢ بالذات لا بأمر خارج، لوضوح أنّ حقيقة الخط غير حقيقة السطح وحقيقتهما غير حقيقة الجسم؛ ولا في أنّ الذاتي المشترك وجوده بعينه وجود كل واحد منها؛ ولا في أنّ كلاً منها له معنى خاص زائد على

۲) ط:هاهنا.

القدر المشترك.

فإذن، يتّضع بهذا المثال غاية الاتضاح أنّه يجوز أن يكون شيء واحد بعينه أشياء كثيرة متباينة في الحقيقة النوعية. إذ المقدار معنى واحد هو ١ الكم المتصل القار يجوز أن يكون يعينه خطأ أو سطحاً أو جسماً، لا بأن يقارنه أمر مميّز المجموع خطأأو سطحاأو غيرهما؛ إذ لا تركيب في شيء من هذه الأنواع. بل الكم المتصل القار شيء قابل للقسمة لايكون في الوجود مجرد هذا المعنى فقط، وإلَّا لم يكن جنساً ولا محمولاً على الخط وقسيميه ، بل يجب أن يكون وجوده وجود أحد هذه الثلاثة بعد أن يحتمل في نفس معناه أن يكون شيئاً منها الا بالخصوص؛ فالقابل للانقسام محتمل في ذاته أن يكون اتصاله وقعول انقسامه في بعد واحد فقط ليكون خطأ محمولاً عليه، أو " في بعدين ليكون في الوجود سطحاً محمولاً عليه، أو في ثلاثة أبعاد ليكون جسماً محمولاً عليه. فالمقدار لايكون في الوجود إلَّا أحدهذه الثلاثة التي يحمل على كل منها أنَّه المقدار؛ ويحمل على المقدار في كل منها أنَّه ذلك الشيء: فالمقدار الخطي يحمل عليه أنَّ هذا الخط يعينه مقدار وأنَّ هذا المقيار يعينه خط من غير معايرة أصلاً لا في العين و لا في الخيال، لكن العقل يتصور مفهوماً كليّاً مشتركاً بين الثلاثة هو الكم القابل للقسمة ويفرض له وجوداً؛ ثمّ إذا أضاف إلى القابل للقسمة زيادة $^\mathsf{V}$ أنَّه في جهة أو في جهتين أو في ثلاث جهات لم يضفه على أنَّه معنى خارج عن وجود المعنى المشترك لاحق به بعد تحصّله بالفعل في حد نفسه، بل القابل

٢) ط:متميز.

١) دا: واحد من /ط: واحداً من.

٢) ط: لقسيميه. ٤) ش: منهما.

ه) ط:را**لقابل. ٢) ش: \_أو.** 

٧) ط: +على.

للمساواة والقسمة إنّما يحصل وجوده بنفسه بأن يكون وجوده في بعد أو في بعدين أو أكثر؛ فكونه قابلاً للمساواة بعينه كونه قابلاً لها في بعد وبالعكس، وكون هذا المقدار مقداراً هو بعينه كونه خطأ وبالعكس؛ وهكذا في السّطح والجسم.

واعلم أنَّ مَن كان الوجود عنده أمراً عينياً، والجنس والفصل وغيرها معان ومفهومات كلية، سهل عليه المكم بكون المفهومات المختلفة بحسب المعنى موجودة بوجود واحد مصداق لحملها ومطابق لصدقها.

### ♦ [س ٢٤٠. س٣] قال: دو لا يكون هذا في الأشياء التي مضت وهــاهنا وإن كــانت كــثرة مــا ...»:

يعني اليس في الأشياء التي ذكرناها فيما مضى من الطبائع المركبة من الأجناس والفصول هذا النحو من الاتحاد بين أجناسها وفصولها كالحيوان مثلاً، فإنّ جنسه وفصله موجودان بما هما مادة وصورة بوجودين متفايرين وإن لم يكونا كذلك بما هما جنس وفصل كما عرفت. بخلاف الذي هاهنا من النوع المقداري، فإنّه وإن كانت فيه كثرة لامحالة من غير شك فيها إلّا أنّها ليست كثرة حاصلة من جهة الأجزاء، بل كثرة من جهة المعنى بحسب الإبهام والتحصيل فيه؛ فإنّ المفايرة بين الأمر الغير المحصّل والأمر الأمر المحصّل أمراً مبهماً غير محصّل:

١) ط: ـ يعني. ٢) ط: ـ فإنّ المغايرة ... المحصّل.

٣) مط:للأمر.

فإنّ الخط مثلاً أمر محصّل نوعي ممتازعن السطح والجسم؛ فكما يمكن أن يعتبر بما هو خط أي مقدار منقسم في جهة، فيجوز أن يعتبر بما هو مقدار من غير شرط آخر. فإذا اعتبر غير محصل ثمّ اعتبر محصلاً، لم يكن ذلك بانضمام محصل إلى لا محصل، ولا بأنّ ذلك المحصل شيء آخر ' غير الذي هو غير المحصل. فهاهنا مغايرة بمجرد الاعتبار العقلى على هذا الوجه \_أي بين الشيء وتحصيله ـ؛ فإنّ تحصيل الشيء ليس إلّا تحقيقه لا تبديله، وهو يكمّله ٢ لا يغيّره". فهكذا يجب أن يتصور الاتحاد بين الجنس والفصل وإن كان في غير. البسائط؛ فإنّ حكمهما عن حيث هما جنس وفصل هذا الحكم أيـنما كـانا، وإن كان فيهما اختلاف باعتبار الخارج.

## ♦ [ص ٧٤٠، س ٩] قال: «وإنه وإن كان مختلفاً وكان بعض الأنواع. فيها تركيب في طبائعها وتنبعث فصولها من صورها وأجناسها من المواد ...»:

يعني هكذا يجب أن يتصور حال الجنس والفصل للنوع الواحد في توحيدهما وجوداً، وتكثيرهما من حيث الإبهام والتحصيل، لا غير، وإن كان النوع مختلفاً بالسياطة والتركيب.

وكان يعض الأنواع ما تكون طبائعها مركّبة من مواد ومسور، ينبعث فصولها من صورها، وأجناسها من المواد التي لصورها، وإن لم تكن أجناسها من حيث هي أجناس مواد لها، ولا الغمنول من حيث هي قصول صوراً -كما

٣) دا: لاتفتره.

۲) دا (مانش)، تکمیله. ١) مط: - فإذا اعتبر غير... شيء آخر. ٤) ش: حكمها.

علمت من الفرق.

وبعضها لا تركيب في طبائعها من مواد وصدور، كالمقادير الثلاثة والأعراض والجواهر البسيطة من الصور والنفوس وغيرها؛ فإن كان فيها تركيب فهو على النحو الذي مرّ ذكره من جهة أخذ الشيء الواحد المحصّل مرّة غير محصل وبالقوة ومرّة محصلاً وبالفعل، والقوة والإبهام فيه لايكون بحسب الوجود، بل بحسب الذهن فقط؛ إذ من المحال وجود المبهم على إبهامه وحصول الطبيعة الجنسية التي لم يتنوع بعد وهي بالقوة في وجودها نوعاً من الأنواع غير محصّل بالفعل في شيء منها.

وبالجملة، لايمكن للجنس وجود غير وجود الفصل بـوجه مـن الوجـوه أصلاً، سواء كان النوع بسيطاً كالنفس، أو له تركيب في طباعه كالإنسان. وأمّا كونهما جزئين للحدّ ـفإنّ الحد لا يكون إلّا مركباً ـفوجهه كما يذكره،

# ♦ [ص ٢٤١. س ٢] قال: «والجنس والفصل في الحد أيضاً من حيث كل واحد منهما هو جزء للحد ...»:

يعني أنّ الجنس والفصل من حيث هما مفهومان متغايران يتركب منهما الحدّ؛ فكل منهما ولا شيء منهما لا يحمل على الحد، ولا الحد يحمل على واحد منهما. فلايقال للحد إنّه جنس ولا إنّه فصل، ولا أيضاً للجنس فقط إنّه حدّ، ولا للفصل إنّه أحدّ؛ فحدّ الحيوان مثلاً ليس بجسم ولا حساس، ولا شيء منهما حدّ الحيوان؛ لكن كل منهما يحمل على المحدود وكنا المجموع يحمل عليه، وهو أيضاً يحمل على كل منهما وعلى المجموع. وذلك لأنّ الحد مقام تفصيل النعوت

١) ط: \_ إنَّه. ٢ ) ط: \_ فحدّ.

والأوصاف الذاتية، والنعوت المختلفة لاتكون نعتاً واحداً ولا بعضها بعضاً آخر؛ وأمّا المنعوت بها فيمكن أن يكون شيئاً واحداً مجملاً يندرج في ذاته تلك النعوت.

فالأجناس والفصول من حيث إنها طبائع كلية ناعتة لطبيعة واحدة موجودة فإنها تحمل على تلك الطبيعة المحدودة بها وتعرّفها وتحدّها، ولا تحمل بعضها على بعض ولا على المجموع ولا المجموع على بعضها؛ بل الحدّ عبارة عن قول يفيد تفصيل معاني طبيعة واحدة. فقولنا: «الحيوان الناطق» يفيد معاني شيء واحد في الوجود وهو المسمى بالإنسان - بأنّه حيوان ذلك الحيوان بناطق، لأنّه حيوان وشيء آخر اهو الناطق.

فالمنظور إليه في الحدإن كان هو المحدود، فهو شيء واحد لم تكن له كثرة في الذهن فضلاً عن الخارج؛ وإن كان المنظور إليه هو الحدّ المعرّف له، ففيه تأليف من معان ونعوت يمكن اعتبار كل منها معنى في نفسه غير الآخر، فتكون هناك كثرة في الذهن من أموركل منها غير صاحبه في المعنى والمفهوم.

فمَن عنى بالحد ـ كالحيوان الناطق ـ نفس هذه النعوت والعنوانات، كان غير المحدود. وإن عنى به الصورة العقلية القائمة بالنفس التي هذه نعوتها وأوصافها، فهو المحدود؛ فإنّه حيوان "، لأنّه جوهر ذو بعد هو بعينه نام حساس، وذلك الحيوان هو بعينه ناطق.

فظهر أنّ الحد بأحد الاعتبارين عين المحدود الذي لا كثرة فيه، وبالاعتبار الآخر غيره ويكون سبباً مؤدياً إليه كاسباً له.

١) كا: ــ آخر. ٢) مك: فإنّ الحيوان.

#### ♦ [ص ٢٤١،س ٢٤] قال: «ثمّ الاعتبار الذي يوجب كون الحد بعينه هو المحدود لا يجعل الناطق والحيوان ...»:

يعني أنّ الحد وإن كان مؤلفاً من جنس و فصل وهما جزآن له، لكنه بالاعتبار الذي هو بحسبه نفس المحدود ليس كذلك، أي ليس مؤلفاً منهما؛ ولا الحيوان الناطق في المثال المذكور جزآن منه بذلك الاعتبار، بل محمولان عليه بأنّه هو، لا أنّهما شيئان متغايران أفي حقيقة المحدود الذي هو الإنسان مغايران للذي اجتمعا فيه. فإنّ الحد مجتمع من نعوت وصفات كلية ليس أحدها بحسب المفهوم هو الآخر ولا المجتمع؛ فليس مفهوم الحيوان مفهوم الناطق وإلّا لكنا لفظين مترادفين، ولا شيء منهما بحسب المفهوم نفس المجموع؛ بل كل من المفهومين والمجموع منهما وسيدق على أصر واحد هو ذات المحدود ووجوده، لأنّ وجوده بعينه مصداق كثير من المفهومات. فنعني بالمحدود عني مثالنا هذا الشيء الذي يصدق عليه الحيوان وهو بعينه وجود الحيوانية فيه قد نريد و به أنّ مفهوم الحيوانية فيه مفهوم الناطقية، بل أنّ وجود الحيوانية فيه قد المستكمل متحصّلاً بوجود النطق.

فالحد والمحدود وإن كانا في الوجود شيئاً واحداً كما أنّ مفهوم شيء ووجوده الذي هو مصداقه واحد في الخارج، إلّا أنّهما متفايران في الاعتبار كتفاير المفهوم وما صدق عليه. فالاعتبار الذي يجعل الحد غير المحدود يمنع أن يكون الجنس والفصل محمولين عليه، لأنّهما جزآن له في هذا° الاعتبار؛

۲) ش:منها.

٤) مط: لأنّه يريد /ط: لا يريد.

۱) ط:مغایران

٣) دا: +الذي.

ه) ط: \_هذا.

ولأجل ذلك ليس الحد جنساً ولا فصلاً وليس أحدهما الآخر ولا المجتمع، فليس الجنس فصلاً ولا حداً، ولا الفصل واحداً منهما أي من الجنس والحد، وليس المؤلّف من مفهومي الحيوان والناطق هو أحدهما: أعني مفهوم الحيوان غير المؤلف، إذ لايفهم من أحدهما ما يفهم من المجموع ولا بالعكس. ولذلك لايحمل بعض منه على بعض بحسب المفهوم ولا المجموع على بعض بحسب المفهوم؛ فليس مجموع الحيوان والناطق حيواناً ولا ناطقاً، لأنّ الكل غير الجزء، والجزء غير الجزء الآخر، وكل منهما غير الكل، وهو أمر ثالث لهما، لاستحالة أن يصير الجزء عن الكل والكل عن الجزء.

وهذا كله بحسب المغايرة في المفهومات \ الذي هو شأن الحد. أمّا في الوجود الذي هو المثان الحد. أمّا في الوجود الذي هو اعتبار المحدود وشأنه، فالجميع واحد والبعض عين البعض. ولعلّ الحاجة إلى هذا التطويل والتفصيل الواقع في كلام الشيخ هاهنا لأجل الغفلة والذهول.

. . .

١) معل: - وكل منهما غير... في المفهرمات.

#### فُصِيلِ [الفِصِيلِ الدَّامِنُ]

## في الحدّ

الفرق بين مقاصد هذا الفصل والذي قبله (والذي بعده أنّ المقصود في الذي مضى بيان مناسبة الحد للمحدود بأنّ أجزاء ما هو الحد الحقيقي يعني المركب من الجنس والفصل كل منهما وجميعها عين المحدود، وكيفية كون الحد كثيراً والمحدود واحداً؛ والمقصود في هذا الفصل حال الحد في نفسه بكونه متفاوتاً مقولاً بالتشكيك على أفراده بأن يكون بعضها ممّا فيه زيادة على المحدود أو تكرار في أجزائه، وبعضها ممّا ليس كذلك، والفرق بين حدود البسائط والمركبات وما ينوط بذلك. وأمّا الفصل الذي يأتي بعده، فالفرض فيه بيان أنّ من الحدود ما هو بعض أجزائه بعينه جزء المحدود حكما سيجيء بيانه.

♦ [ص ٢٤٣، س ٤] قال: «والذي ينبغي أن نعرفه الآن أنّ

١) ط: ـ ولاذي قبله.

#### الأشياء كيف تتحدد وكيف ...ه:

إنّ من الأمور التي هي حقيق بالعرفان والتحقيق حال حدود الأشياء، فإنّ بها يتوسل إلى معرفة حقائق الأشياء، وإنّ الأشياء لمّا كنان بعضها بسائط وبعضها مركبات وبعضها جواهر وبعضها أعراض، فينبغي أن يعرف كيف يحدّ البسيط، وكيف يحدّ المركب، وكيف يحدّ الجوهر، وكيف يحدّ العرض، وما الفرق بين ماهيات الأشياء وصورها. فنقول:

كما أنّ بعض الأمور العامة كالوجود والوحدة وكثير من صفات الموجود بما هو موجود مع كونها مشتركة بين المقولات ولكن واقعة عليها بالتشكيك على سبيل تقدم وتأخر وكمالية ونقص، فكذلك أيضاً كون الأشبياء ذوات ماهيات وحدود فليس كونها كذلك في درجة واحدة.

فالحد للشيء قد يكون حقيقياً تاماً، وهو الذي يساوي محدوده من غير زيادة ونقص؛ وقد لايكون كذلك. فالأوّل كما في الجواهر البسيطة أ، فإنّ حد كل واحد منها مما يتناوله تناولا أوّلياً حقيقياً، أي تناولاً بالذات بغير واسطة. وأمّا الأشياء التي هي غيرها، سواء كانت أعراضاً أو مركبة من جوهر وعرض أو مادة وصورة، ففي حد كل منها زيادة على المحدود فلا يتناولها حدودها بالذات وبالحقيقة؛ لأنّ تلك الأشياء إن كانت أعراضاً فالعرض متقوم بالجوهر، فلابد أن يؤخذ الجوهر في حده وليس داخلاً في ذاته؛ و آين كانت مركبة من جوهر وعرض والعرض متقوم بالجوهر فيؤخذ الجوهر في حده مرّتين وليس خي شركيبه إلّا جوهر واحد؛ وإن كانت مركبة من مادة وصورة والصورة أيضاً

۲) مط، ط: ــحد.

١) ش، مط: \_ البسيطة.

٣) ط: -إن كانت أعراضاً... داخلاً في ذاته و.

وجودها الخارجي متعلق بجوهر آخر هو المادة وقد عرفت حال الصور الطبيعية ' من أنّها متعلقة الوجود بغيرها، وكذا المقادير والأشكال عرفت أنّ وجودها مرتبطة بموضوعاتها. فتكون تلك الأشياء التي هي غير الجواهر البسيطة من جهة كونها متعلقة الوجود إمّا ذاتها بغيرها وإمّا جزؤها بغير ذلك الجزء، فهي لا يتحدد إلّا بجوهر هو غيرها؛ فيعرض من ذلك أن تكون في حدودها زيادة على ذواتها المحدودة بها:

أمّا الأعراض، فلأنّ ذواتها وإن كانت أموراً خارجة عنها الجوهر ـ لأنّ ما جزؤه الجوهر على طريق الحمل فهو جوهر أيضاً - إلّا أنّ حدودها ما لا يتم إلّا بالجوهر لأنّها حقائق ناعتة.

وأمّا المركبات التي هي من الجوهر والعرض، فلابد أن يعرض في حدودها تكرار وهو أخذ الجوهر فيه مرّتين؛ مرة لأنّه جزء للمركب فلابد من أخذه في حد ما يدخل في ذاته، ومرة أخرى لكونه مأخوذاً في حد الجزء الآخر الذي هو العرض لدخول الجوهر في حد العرض كما مرّ، لأنّ حد المركب لابد أن يكون مركباً من حدود أجزائه الغير المتداخلة.

فحد المركب من جوهر وعرض مؤلفً من حد الجوهر وحد العرض، فيعود إلى تثنيةٍ ٤ وتكرير يظهر ٥ ذلك عند تحليل الحدود وردّها إلى مضمّنات ١ وتفصيل المجملات؛ فيكون الجوهر مأخوذاً في حد المركب مرتين وهو لايكون في ذاته إلّا مرة واحدة. فهاهنا أيضاً للحد زيادة على المحدود كما في حد

١) مط: الصورة. ٢) ط: الطبيعة.

٣) ط: \_أشا. ٤ ش: ثنية.

ه) ما: فيظهر. ٦) با: منضمات (هابش: مضمناته).

العرض البسيط؛ والحدود الحقيقية ينبغي أن لاتكون مشتملة على زيادات.

مثال هذا -أي كون بعض الحدود مشتملاً على زيادة - تحديد الأنف الأفطس. والفطوسة هي تقعير الأنف لا مطلق التقعير أ، وإلاّ لكان الساق المقعّر أفطس؛ فإذن لابدّ من أخذ الأنف في تحديده، فإذا حددت الأنف الأفطس لابدّ لك من أخذ الأنف فيه ٢ مرتين.

فإذن، لا يخلو إمّا أن تكون أمثال هذه التعريفات المشتملة على الزيادة أو التكرار ليست حدوداً حقيقية، وإنّما الحدود الحقيقية للبسائط الغير المتعلقة بشيء كالجواهر البسيطة؛ أو يكون حدوداً على جهة أخرى واصطلاح آخر، بأن يصطلح على كون كل معرّف يؤخذ فيه معنى ذات الشيء -سواء كان مع زيادة أو لا -أنّه حد له.

وينبغي أن لايقتصر في الحد للشيء على مجرد شرح الاسم كما في التعريفات اللفظية، فيجمل أمثال هذه الأمور حدوداً حقيقية من هذه الجهة؛ إذ الحد حكما عرّف في المنطق ما يدل على ذات الشيء المجهول، ولو كان كل قول يدل على الاسم أو يفرض بإزائه اسم حداً، لكان جميع ما اشتمل عليه كتب اللغة ككتب الجاحظ وغيره حدوداً، وليس كذلك، فإذن، ظهر أنّ الصدود في هذه المركبات والأعراض ليست حدوداً حقيقية.

♦ [ص ٢٤٤، س ١٨] قال: «وكل بسيط فإنّ ماهيته ذاته، لأنّه ليس

۱) مط (بر هر دو موضع): تعقیر.

٢) ش، مط، دا: \_ فإذا حديث الأنف الأفطس لابدً لك من / ط: فإذا أخذت الأنف في حدم لزم.

٣) ط: فيه. (1) ط: ق

#### هناك شيء قابل لماهيته ولو كان هناك ...»:

أراد بالبسيط ما لا جزء له ولا تعلق له بشيء. وماهية الشيء حدّه، لأن المراد منها ما يقع في جواب ما هو، وهو لا يكون إلا حداً. والمراد بـ «الذات» الهوية الخارجية؛ فعلى هذا صبح أنّ البسيط ماهيتُه ذاته، أي حدُّه يطابق ذاته ويصدق عليها بلا زيادة، إذ ليس له قابل. ولو كان له شيء قابل، لم تكن ماهيتُه وحدّه يقابل ذاته، بل أزيد منها؛ لأنّ ذاته إمّا نفس المقبول، أو المركب من القابل والمقبول؛ فإن كانت نفس المقبول، وكل مقبول صورة، والصورة ليست مما يقابله حدَّه، لأنّ وجودها متعلق بغيره؛ وإن كانت مركبة من مادة وصورة، فليست هي بالصورة ما هي، فحدها ليس بالصورة وحدّها، إذ ماهية الشيء وحدّه يدل على جميع ما يتقوّم به ذاته. فتكون المادة مأخوذة في حدّه مرتين بوجهين: أحدهما كرنها أحد الجزأين للمركب، والآخر كونها ممّا يتقوّم المجزء الآخر أعني الصورة ". وهذا معنى قوله أ: «فيكون هو أيضاً قد" يتضمّن المادة بوجه»، وتذكير الضمير باعتبار المقبول.

### ♦ [ص ٢٤٥. س ٢] قال: «وبهذا يعرف الغرق بين الماهية في المركبات والصورة، والصورة دائماً جزء من الماهية ...»:

يعني بما ذكرنا -من أنّ الحد لا يقابل المركب ولا الصورة وأنّ المركب ليس صورته ذاته - يعرف الفرق بين الماهية في المركبات والماهية في

١) يا: البسيطة. ٢) ط: ماهية.

٣) دا: +يها. ٤) إليهات الشفاء من ١٤٥، من ٥

ه) الشاه عند ) الشاه عند عند الكرنا من ع). الشاه عند الكرنا من ع).

البسيط '؛ وكذا الفرق بين الصورة في المركبات والصورة في البسيط '. ويحتمل أن يكون المراد أنّه يعرف الفرق بين الماهية في المركبات والصورة فيها. والأوّل أولى، وإن كان الثانى أيضاً مطلوباً.

وذلك لأنّ الصورة دائماً جزء من الماهية في المركب وليس جزءاً منها في البسيط؛ لأنّ ذاته صورته لا غير، إذ لا تركيب فيه.

وأيضاً، ماهية البسيط نفسه أي حده يقابل ذاته؛ بخلاف المركب، لأنّه ولا عدّه زيادة على ذاته. فالمركبات لا صورتها تمام ذاتها، ولا ماهيتها أي حدها يقابل ذاتها. أمّا الأوّل فظاهر، لما ذكر أنّ الصورة جزء من ذات المركب؛ وأمّا الثاني فلأنّ ماهية الشيء ما يكون هو ما هو والمركب ليست ماهيته هي مقارنة معنى أزيد من نفس الصورة، وذات المركب في الخارج ليست إلّا مجموع مقارنة معنى أزيد من نفس الصورة، وذات المركب في الخارج ليست إلّا مجموع المادة والصورة؛ هذا المركب في الخارج ليست إلّا مجموع مقارنة للمادة، أي كون المادة والصورة على وجه الاقتران بها والتركيب معها؛ فالصورة أحد ما يضاف إليه هذا التركيب، والمادة أيضاً كذلك، والماهية هذا التركيب الجامع للصورة والمادة والوحدة الصادقة منهما، أي هي مجموع المادة والصورة على المادة على الذات.

وأمًا الفرق بين الماهية والصورة في المركبات، فهو أظهر من الفرق بين الذات والصورة فيها؛ لأنّ لها زيادة على الذات وللذات زيادة على الصورة، فلها

١) ط: البسيطة. ٢) ط: البسيطة.

٣) دا: لأنَّ ٤) دا، ط: رهذا.

ہ) دا:من۔

زيادتان على الصورة التي في المركب.

♦ [ص ٢٤٠، س ١٤] تال: «فللجنس بما هو جنس ماهية، وللنوع بما هو نوع ماهية، وللفرد الجزئي أيضاً ' بما هو مفرد جزئي ماهية ممّا يتقوّم به من الأعراض اللازمة وكأنّ "...»:

كان المطلوب فيما مرّ أنّ الحد والماهية في أشياء ذوات ماهيات وحدود متفاوت ويكون قوله عليها على سبيل التشكيك وتقدم وتأخر؛ والمطلوب هاهنا أنّ قول الحد والماهية على الجنس والنوع وعلى المفرد الشخصي بالاشتراك الاسمي فقط، إذا المفرد أيضاً له ماهية بمعنى ما به الشيء هو ما هو وسا به الذات هي ما هي لكن ليس له حدّ بوجه من الوجوه.

وقوله °: «وإن كان للمركب حد ما» معناه أنّه ليس المانع من كونه ذا حد أنّه مركب، إذ قد علمت أنّ للمركب حداً: إلّا أنّ حدود المركبات على وجه آخر، إذ فيها زيادة على المحدودات، بخلاف حدود البسائط حيث إنّها تقابل وتوازي لمحدوداتها.

وأمّا المفرد فلا ماهية له بمعنى ما يقال في جواب ما هو، لأنّ المقول في الجواب عنه أمور كلية؛ ولا حد له، لأنّ الحد مؤلف من أسماء ضاعتة وصفات ذاتية كلية وليس في شيء منها إشارة إلى شيء معين محسوس. ولو كانت فيها

١) ط: \_أيضاً. ٢) الاهلاد فكأن.

٣) دا، مط: تشكيك. ٤) ط: ق.

ه) همان، س ۱۸.

إشارة إلى شيء لم يكن حداً ناعتاً، بل تسمية فقط، لا تعريفاً وتفهيماً؛ أو دلالة على نحو آخر كحركة أو إشارة أو ما أشبه ذلك من إبصار أو لمس؛ فليس في شيء من هذه الأمور تعريفاً واكتساباً للمجهول بالنعوت والأقوال الشارحة. ولأن كل اسم يجمع ويحصر في حد المفرد الشخصي يكون دالاً على نعت وصفة، والنعوت والأوصاف لاتكون إلا بمعان يحتمل الوقوع على كثرة فتكون كلية.

وضم الكلي إلى الكلي لا يخرجه عن الكلية واحتمال الشركة، ولا يبجعله شخصياً؛ نعم، ربما أفاد التأليف والتقييد للكي بكلي آخر قلة الشركاء فيه بحسب الخارج، فإنه إذا كان «آ» معنى كلياً كالكاتب، ثمّ أضيف إليه معنى آخر كالأبيض، ثمّ المتحرك، ثمّ الأعمى، وهكذا غيره حتى صار الكاتب الضاحك الأبيض المتحرك الأعمى العالم الورع التقيّ غيره حتى صار الكاتب الضاحك الأبيض المتحرك الأعمى العالم الورع التقيّ النقيّ إلى ألف ألف صفات ونعوت كلية، لم يصر بهذه القيود والمخصصات مما يمتنع وقوع الشركة فيه أنعم، ربما كان نوعاً منحصراً في واحد. أمّا الشخصية فلا يمكن مصولها بهذه النعوت الكلية، قليلة كانت أو كثيرة؛ ولا يمكن معرفته إلا بالمشاهدة الإشراقية والإشارة الحسية، كسقراط مثلاً، فإنك إن أردت تحديده وقلت: «الرجل الفيلسوف الذيّن المقتول ظلماً بالسمّ المخصوص الذي اسمه فرفيون» كان فيه شركة، وإن قلت: «ابن فلان» أو «في زمان الملك وحكم فلان» أيضاً حكمه، وكذا «الكون في الزمان»، فكان في المجموع أيضاً احتمال شركة أيضاً حتمداً.

فإن زدت وقلت: «هو المقتول في مدينة كذا في يوم كذا»، فهذا الوصيف

۸) ط: دفیه.

أيضاً ١ مم تشخيص متعلقه من تلك المدينة المعروفة بالحس وخصوصية ذلك الجزء الزماني أيضاً كلى محتمل للشركة، إذ العقل ممًا للبحور أعداداً كثيرة بهذه الصغة قُتِلوا في تلك المدينة يوم كذا؛ إلى أن يسند إلى أمر شخصي، فحينئذِ إن كان الاطلاع عليه بالإشارة الحسية أو المشاهدة فلم يكن تحديداً ولا تعريفاً عقلياً، وإن كان غير ذلك فلم بكن الشخص بهويته الشخصية الممتنعة عين الشركة معلوماً، سواء كان المستند إليه شخصاً من أشخاص النوع الكثير الأفراد أو من الأشخاص التي نوع كل منها مقصور على شخص والشخص مستوف لحقيقة نوعه متكفل لبقاء نوعه بذاته بلا مشاركة نظير له. لكن الفرق بأنَّ القسم الأوَّل ممَّا ليس للعقل سبيل إلى رسمه بخصوصه ولم يعرف متى تكرّن ومتى نسد؛ وأمّا النسم الثاني فللعقل سبيل إلى رسمه بخصوصه بنعوت كلية، لأنَّ تشخصه من لوازم نوعه فيدوم رسمه ولا يفسد؛ ولكن المرسوم من حيث شخصه لا يوثق بوجوده ودوام قول الرسم عليه إلَّا بدليل عقلي يحكم بدوامه على وجه كلى، فلم يكن هذا حداً حقيقياً؛ لأنّ الحد الحقيقي للشيء ما يعرف به ذات الشيء بما " يدخل في ذاته، ومن جملة ما يدخل في ذات الشخص بما هو شخص تشخّصه الذي به يمتنع عن الشركة. وما يعرف العقل بالنعوت والدلائل يكون كلياً، فلم يكن حداً حقيقياً له.

فظهر بهذا البيان أنّه لاحدّ حقيقياً للمغرد الشخصى، وإمّما يعرف بلقب أو إشارة حسية أو علم شهودي أو نسبة إلى أمر تعرف بأحد هذه الأمور.

واعلم أنّ السرّ في أنّ الشخص بما هو شخص لايمكن معرفته بالحد أنّ

۱) مع: \_ايضاً.

۲) دا (تصمیع شده در هامش)، ط: مما.

تشخّص الشيء إنّما هو نحو وجوده، والوجود - كما ذكرنا مراراً - هوية بسيطة عينية لا جنس لها ولا فصل فلا حدّ لها؛ لأنّ هذه كلها مفهومات كلية لا يعرف بها إلّا الماهيات والطبائع الكلية، والواقع في جواب ما هو أقوال كلية. فالوجود لا ماهية له بهذا المعنى، وإنمّا له الماهية بمعنى آخر ـ أي ما به الشيء هو ما هو. وإذا " قيل: «الوجود ماهيته عين هويته» أريد بها هذا المعنى؛ وإذا قيل: «الأشياء نوات " ماهياتها غير وجوداتها» أريد بها المعنى الأول، فإذن، الشخص بما هو شخص لا يعرف إلّا بالإشارة الحسية أو العلم الحضوري الذي هو عبارة عن وجود الشيء الخارجي للمدرّك عند المدرك.

والحدود والرسوم من جملة العلوم التصورية المحمولة على المحدودات الصادقة عليها مادام وجودها: فإذا كان المحدود ممّا له أفراد كائنة فاسدة فلم يكن صدق الحد على شيء منها دائماً، بل صدق عليه متى وجد، وكذب متى فسد. فإذا وجد كان محدوداً بحدّه، وإذا فسد لم يكن محدوداً بحدّه؛ فيكون حمل الحد عليه تارة صادقاً وتارة كاذباً. فلا يمكن العلم به من طريق الحد ولا الوثوق وبوجوده منه إلا اتباع الظنّ دائماً، أو بنحو آخر غير التحديد العقلي كزيادة إشارة أو مشاهدة حضورية فيصير بتلك الزيادة معيناً محدوداً موثوقاً به. وإذا لم يكن، لا يكون إلا مظنوناً، لا معلوماً بذلك الحد فقط أنّ له حده.

فلم يكن الجزئي محدوداً بالحقيقة، إذ المحدود بالحقيقة ما يكون صدق حدّه عليه يقينياً دائماً. فمن أراد أن يحد الجزئيات الفاسدة، فقد ركب شططاً

١) مط: ولاحدُ. ٢) ط: فإذا.

٣) ط: + ماهيات. ٤) مط: يصدق.

ه) دا: الوقوف.

وتعرّض «لإبقائها» أ \_وفي بعض النسخ «لإيقانها».

فقد ثبت أن لاحد الشخصي ولا ماهية له بمعنى ما يجاب به عن السؤال به هما هو»؛ فيكون قول الماهية عليه وعلى الأنواع والأجناس بالاشتراك أو الحقيقة والمحاز.

واعلم أنَّ في هذا الفصل وجوهاً من النظر والبحث:

الأوّل: إنّ الحد حكما علمت غير مرة ليس للوجودات، وإنّما هو للماهية أو لذي الماهية. ثمّ إنّ عرضية الأجناس وأنواعها إنّما هي نحو وجودها، وليس مفهوم العرضية داخلاً في ماهيات الأعراض كالسواد مثلاً! فإنّ له ماهية نوعية وهي اللون القابض للبصر، واللون ماهية جنسية وهو الكيفية المبصرة، ولها تعلّق بالموضوع وهو نحو وجودها وعرضيتها. فلا يلزم دخول الموضوع في حدود الأعراض، فلم يلزم تحديدها أزيادة الحد على المحدود.

الثاني: إنّ الحد إنّما يكون لذوات الماهيات التي لها وحدة طبيعية، سواء كانت بسيطة خارجية أو مركبة من مادة وصورة. وأمّا المركب من مقولتين كجوهر وعرض مثل الجسم المتحرك أو الإنسان الأبيض، فليس له حد غير حدود أجزائه، كما لا وجود له بالذات إلّا وجود أجزائه. وقد مرّ من الشيخ ذكر هذا المطلب حيث قال في أوّل المقالة الثانية ": «إنّ الوجود قد يكون بالذات مثل وجود إلانسان إنساناً، وقد يكون بالعرض مثل وجود زيد أبيض. والأمور التي بالعرض لا تحد»، فلنترك الآن ذلك».

٧) مط، ط: الشخص.

١) البيال الشفاء ص ٢٤٧. س ١٢.

٣) ط: أجناس الأعراض. ٤) مط: تجديدها.

ه) إليان النفاء من ٩٧.

فعلم أنّ المركب من الجوهر والعرض لاحدّ له، فلم يلزم من هذه الجهة أيضاً تكرار في الحد وزيادة له على معنى الحدود أ في نفسه.

الثالث: إنّ في مثال الأنف الأفطس مع ما سبق من أنّ المركب من الموضوع والعرض لا حد له، ففيه أنّ إطلاق الفطوسة على تقعير الأنف دون تقعير الساق وغيرها أمر لفظي مختص رعايته بلغة العرب لأجل زيادة الإفصاع الذي فيها: فسموا هذا التقعير فطوسة لا لأمر فصلي زائد على نفس التقعير منوّع له داخلٍ في حده مختص به دون سائر التقعيرات. وكذلك سموا أنحاء باطن القدم خمصاً، والقدم المنحني أخمص. ولهم أن يسموا تقويس الحاجبين باسم مختص، واستقامة الأنف باسم، دون سائر التقويسات والاستقامات. وذلك لا يوجب دخول معنى ذاتي في هذا القسم من الانحناء والتقويس والاستقاماة حتى يجب أخذه في الحد.

وبالجملة، الإضافة إلى مطلق الموضوع غير داخل في ماهية الأعراض، فضلاً عن الموضوع ؟؛ بل هذه أمور اعتبارية وضعية ليست حقيقية حتى تكون لها ماهيات وحدود.

الرابع: إنّ قوله ": «إنّ البسيط ذاته صورته؛ والمركب ليست ذاته صورته، بل الصورة مع المادة» غير مستقيم، فإنّ اسم الصورة أخذها في الموضعين بالاشتراك الاسمي. فإنّ الصورة قد يقال على الماهية النوعية، وقد يقال على الأمر الحالّ في المحل الذي لا يتقرّم وجوده ولا تتمّ نوعيته إلّا بما حلّ

۲) دا، مط: غیره.

۱) دا: مط: غیره. ٤) دا: +الخاص.

۱) ط: المحدود. ۲) مط: الإيضاح.

ه) بالبنان الشناء من ۲۰۱۰، س۲ (با اختلاف در انظ).

فيه؛ فلا يمنحُ أن يقال للبسيط المفارق عن المادة «صورة» بوجه من الوجوه. \*

فقوله ': «كل بسيط صورته ذاته» إن أراد بها المعنى الثاني، فلا فائدة في هذا الكلام، لأنّ المركب من الشيء وغيره غيره؛ وإن أراد بها المعنى الأزّل، فلا فرق بين البسيط والمركب في أنّ طبيعتها النوعية وصورتها العقلية محمولة عليها ولا تكون الصورة العقلية للمركب جزء ماهيته بل هي مجموع صورته ومادته.

والعجب أنّه قد ذكر أنّ صورة الشيء هي ماهيته التي بها هو ما هو، شمّ يقول عقيبه ': «ومادته هي حامل صورته». وهذا بعيد، فإنّ الصورة بالمعنى الذي يصبح أن تحمله الهيولى ليست الصورة التي هي بمعنى الماهية؛ فإنّ هذه الصورة هي مجموع المادة والصورة في المركب، لا ما تحمله المادة نفسه. نعم، قد تعمّم الصورة في الاستعمال بحسب اصطلاح أعمّ فيعنى بها ما يستكمل به نوع من الأنواع ويكون به بالفعل في ذاته؛ فالنفس بهذا المعنى صورة، والمشخصات أيضاً كذلك. فعلى هذا ليس المعنى الجنسي ولا الماهية النوعية من حيث هي معتبرة حقيقة نوعية، لاحتياجها إلى معمورته؛ والمركب صورته وبالجملة، فقوله ': «إنّ البسيط ذاته صورته؛ والمركب صورته ليست ذاتمه، بل جزء ذاته» غير مستقيم؛ إذ ليست الصورة في الموضعين معنى وإحد.

الخامس: إنّ قوله أ: «إنّ كل بسيط فإنّ ماهيته ذاته، وأمّا المركبات فليست ماهياتها ذاتها» -وأراد بـ «البسيط» ما لا جزء له ولا قام بشيء ليس بموجّه؛ لأنّ

١) چنانکه اشاره شد عین عبارت الشفاءنیست.

چنین عبارتی در این قسمت نیست.
 همان، س ۱.

٢) همان عبارت تبلي است.

مراده كما شرحنا أنّ حد الصورة القائمة بمادة كحد العرض مشتمل على زيادة وهي أخذ المحل في حده، وأنّ حدّ المركب مشتمل على أخذ المادة فيه مرتين: مرة لأنّه جزء للمركب، ومرّة لأنّه مأخوذ في حد الجزء الآخر أعني الصورة.

وفيه نظر: أمّا الأوّل، فإنّ الصورة في ذاتها وحقيقتها غير مفتقرة إلى المادة، لأنّها متقدمة على المادة شريكة علتها التي هي الجوهر المفارق، سواء كانت صورة امتدادية مقومة للجسمية المطلقة أو صورة طبيعية منوّعة للجسم حكما حقّق في مباحث التلازم بين المادة والصورة -: وإنّما تحتاج إلى المادة في لوازم تشخصها وأفعالها وانفعالاتها. ومثل هذه الأمور لاتكون داخلة في ماهيات الأشياء وحدودها، لأنّها من توابع الوجودات وقد علمت أنّ الوجود غير داخل في الماهيات والحدود.

وأمّــا الثاني، فقوله ': «إنّ ماهية المركب جامعة للصورة والمادة، والوحدة الحادثة منهما»؛ أقول: هذه الوحدة ليست وحدة تأليفية حادثة ولا زائدة على حقيقة الصورة، بل الصورة هي تمام المادة وكمائها، والمادة منفمرة فيها. والشيء مع تمامه هو ذلك الشيء بالفعل، ومع ذاته بالقوة، وتمام الشيء هو ذلك الشيء على وجه أكمل وأولى؛ ونسبة المادة إلى الصورة في الوجود والتحقق كنسبة الجنس إلى الفصل في التقرّر والتحصّل.

وقد بالغ الشيخ في بيان أنّ انضمام الفصل إلى الجنس ليس كانضمام معنى خارج إليه؛ فإذا انضمّ إلى مفهوم الحيوان قولنا: «الناطق»، فليس إلّا تعيين الحيوانية المبهمة. والفرق بينهما كالفرق بين المبهم والمحصّل، إلّا أنّ العقل يعتبر النوع تارة مبهماً وتارة معيناً فيعتبرهما جنساً وفصلاً، ويجعل النوع

١) همان، س ١٢: «والماهية هي نفس هذا التركيب الجامع للصورة والمادة، والوحدة الحادثة منهما لهذا الواحد».

مركباً منهما في الذهن وهما في الخارج شيء واحد. وحال المادة والصورة في الوجود شبه حال الجنس والفصل في التقرّر؛ فإنّ المادة تارة توجد في الخارج لأبهذه الصورة، وتارة بهذه الصورة، لأنّها مبهمة الوجود كما أنّ الجنس مبهم المعنى النوعي؛ فإذا أوجدت بصورة معينة كان وجودها بعين تلك الصورة، لكن للمقل أن يحلّل النوع المادي ويعتبر فيه وجوداً للمادة ووجوداً للصورة من حكن للمقل والكمال والقوة والفعل ويأخذ من أحدهما المعنى الجنسي ومن الآخر المعنى الفصلي، ويجعلهما حداً للمركب وماهية له من غير حاجة إلى زيادة معنى ولا تكرير وثنية للمادة.

السادس: إنَّ قوله ": «للجنس ماهية وللنوع ماهية وللمفرد الجزئي أيضاً ماهية» كلام مغلط يوهم أنَّ الماهية بمعنى واحد ـ وهو معنى الحدّ ـ يقال على الثلاثة، وليس كذلك: إذ لا حدَّ ولا ماهية للشخص بما هو شخص، إذ الوجود حكما علمت ـ داخل في الهوية الشخصية، والوجود لا حدَّ له ولا ماهية، فكذا الشخص.

\* \* \*

۱) دا: تعاذا.

# فميل [الفميل القاسع]

# في مناسبة الحدّ وأجزائه

يريد بيان أنَّ أجزاء الحدَّ قد تكون متأخرة عن المحدود؛ بـخلاف أجزاء المحدود، فإنها لاتكون كذلك أصلاً.

# ♦ [ص ٢٤٨.س ٤] قال: «ونقول: إنّه كثيراً ما يكون في للحدّ أجزاء هي أجزاء المحدود، وليس إذا قلنا ...»:

أجزاء الحدّ قد تكون أجزاء المحدود بعينها، والفرق بينهما من جهة الوجود والمعنى؛ وقد تكون غير أجزاء المحدود؛ وربما تكون نفس المحدود من أجزاء حدّه.

ولعلّ قائلاً يقول: إنكم قلتُم: إنّ الجنس والفصل ليسا جزأين موجودين للنوع؛ فكيف تكون أجزاء الحد أجزاء المحدود، والمحدود - وهو النوع - لا جزء

١) دا: الحدود.

له، إذ الجنس عينه والفصل عينه وكلاهما محمول عليه متّحد معه؟

فيقال له: ليس إذا لم يكن الجنس ولا الفصل جزءاً للنوع لم يكن تجزءاً مللًا. بل قد تكون لبعض الأنواع المحدودة أجزاء هي ليست بأجناس وفصول وإن كانت مناسبة لها، وذلك من أحد صنفي الجواهر والأعراض، إذ كل منهما صنفان: مركب وبسيط؛ أمّا المركب الذي في الأعراض فهو من الكميات متصلة كانت كالمقادير أو منفصلة كالأعداد - إلا أنّ الأجزاء في المتصلات بالقوة وفي المنفصلات بالفعل؛ وأمّا الذي في الجواهر فهو من الأجسام التي لها مادة وصورة كالحيوان المركب من النفس والبدن، فهما جزآن للنوع، بإزائهما الجسم النامي والحساس جزآن للحداد.

### ♦ [ص ٢٤٨،س ٨] قال: «وظاهر الحال يؤمن ٧ إلى أنَّ ...»:

لمّا كان الحد بالذاتيات وهي أقدم من المحدود، فظاهر الأمر يدل على أنّ أجزاء الحد لابد أن يكون أقدم من المحدود؛ لكنّه كثيراً ما يتفق أن يكون العكس فيكون المحدود أقدم من أجزاء الحد، كما في تحديد القوس وتحديد الإصبع وتحديد الزاوية الحادّة؛ فإنّ هذه الأمور إنّما تحدّ بما هذه أجزاء له. يعني أنّ الإصبع مثلاً جزء من الإنسان، فإذا أريد أن يحدّ الإصبع يحدّ بالإنسان الذي هو كلّ له ولباقي الأعضاء، ولا يحدّ الإنسان بالإصبع؛ والقوس جزء من الدائرة،

۱) مط: ـ لپس. ۲) ط: ـ لم یکن.

٣) ط: في. ٤) مط: كالمقادير كانت.

ه) ط: بإزائها. ١ - أيضاً.

۷) ش: نومی.

فإذا أريد تحديده، يقال: إنّها قطعة من الدائرة ولا تحدّ الدائرة بالقوس؛ والحادة جزء من القائمة وتحدّ بالقائمة \، ولا تحدّ القائمة بالحادة؛ فهذه الكّلات تقع في حدود أجزائها، ولا تقع هذه الأجزاء في حدود كلّاتها. وكان يجب أن يحد الكل بجزئه لا أن يحدّ الجزء بما هو كلّه، فلابدّ أن يعرف لهذا الأمر منشأ وعلة.

# ♦ [ص ٢٤٨.س ١٣] قال: «فنقول: إن هذه نيس شيء منها أجزاء الموضوع عي من جهة ماهيته ...»:

يريد بيان اللمّية في كون هذه الأمور واقعة في حدود أجزائها وعدم كون الأجزاء واقعة في حدودها ً.

اعلم أنّ أجزاء الشيء قد تكون أجزاء لماهيته وصورته الحقيقية العقلية، وقد تكون أجزاء الرجود أيضاً قد تكون أجزاء لأصل الوجود، وهي التي لابدّ من تحققها في تحقق الشيء أينما تكون أجزاء لأصل الوجود، وهي التي لابدّ من تحققها في تحقق الشيء أينما وجد الشيء وكيف وجد ومتى وجد؛ وقد تكون أجزاء له بحسب كمال ذات وتمام خلقته. فالتي تقع من الأجزاء في حدود الأنواع إنّما هي أجزاء ماهياتها، وهي المعاني المحمولة عليها المتحدة معها في الوجود؛ إذ قد علمت أنّ الوجود بالقياس إلى الماهية كالعرض بالقياس إلى معروضه، فكذا أجزاء الوجود بالقياس إلى أجزاء الماهية كالعوارض لتلك الأجزاء؛ والتحديد إنّما يقع بذاتيات الأمور المحدودة، لا بعرضياتها.

١) ط: ـ وتحد بالقائمة.

٢) الشطاء: \_هي.

٦) ط: لماهية.

٥) مط: واعلم.

٢) دا (هامش)، ط: المحدود / الشفاه: النوع.
 ٤) دا: - وعدم كون الأجزاء واقعة في حدودها.

فإذن، ليست الأُجزاء الوجودية داخلة في التحديد، فضلاً عن الأجزاء التي لا مدخلية لها في أصل الوجود وقوامه، بل في كمالية الوجود أو في كمالية أجزاء الوجود أو في حسنها وزينتها؛ فالأولى كاليد والرَّجل، والثانية كالأصابع والأظفار، والثالثة كالحاجبين والأشفار. فإذا تقرّر هذا فنقول:

هذه الأجزاء إنّما لاتقع في حدود كُلاتها لأنّها ليست هي أجزاء لموضوعاتها من جهة ماهيتها وصورتها العقلية: فماهية الإنسان هي المركب امن الحيوان والناطق، وماهية الدائرة هي الخط المستدير إن كانت خطية، أو السطح المحاط بالخط المستدير إن كانت سطحية - فجزآها إنّما هما الخط والاستدارة أو السطح وكونه محاطأ بمستدير -، وماهية القائمة هي السطح المحاط بخطين متلاقيين يقوم أحدهما بالآخر؛ فليس الإصبع جزءاً من ماهية الإنسان، ولا القوس جزءاً من ماهية الدائرة ، ولا الحادة عجزهاً من القائمة ؛ إذ ليس من شرط الإنسان من حيث هو إنسان أن يكون ذا أصبع ولا أن يكون ذا يد أو رجل، ولا من شرط الدائرة أن تكون لها قطعة، ولا من شرط القائمة أن تكون فيها حادة؛ بل هذه الأمور ممّا توجد بعد تحقق ماهية الكلات وصورتها لانفعال أو هيئة تعرض لموادها وموضوعاتها الخارجية أو العقلية، فهي إنّما كانت أجزاء لموادها لا لماهياتها وصورها العقلية.

واعلم أنّ البدن مادة خارجية للإنسان، لأنّه نوع مركب في الخارج من البدن والنفس وهما المادة والصورة. وأمّا الدائرة السطحية فهي نوع بسيط في

١) دا، مط: المركبة. ٢) دا: -ولا القوس جزءاً من ماهية الدائرة.

٣) ط: اتحاده. ٤) دا، مط: - ولا العادة حزماً من القائمة.

ه) ط: الإنسان. ٦) مط: - نوم.

الخارج، لكنّها مركب عقلي من مادة وصورة عقليتين؛ فالسطح مادة عقلية لمبورة الدائرة. وكذا الزاوية القائمة لها مادة عقلية وصورة عقلية، فالسطح مادة عقلية لصورتها أعنى هيئة الزاوية القائمة.

فالإنسان إنّما يحدث من الصورة الإنسانية في مادة كونية، ثم يحدث له الأعضاء من جهة انفعالات واستحالات اتحدث فيها شبيئاً فشيئاً حسب فعل المصورة لحساجة النفس إلى آلات وأدوات هي شرائط أفعالها ومبادئ استكمالاتها مما لا دخل لها في أصل الماهية والصورة الإنسانية، بل في الارتقاء إلى غاياتها والإبقاء لحياتها الشخصية والنوعية، كما يدل عليه علم التشريع.

وأمّا الدائرة والزاوية، فالانقسام اسطحهما ومادتهما العقلية الذي يوجب حسمول القسوس والحادة فيهما ليس مسمّا يتعلق به استكمال لمادتهما بصورتهما، أعني الشكل المستدير والهيئة المسمّاة بدالزاوية القائمة». ولو كان الانقسام الواقع في المادة السطحية إلى القسي والزوايا الحواد ممّا يتعلق بها استكمال صوري لهما، لكان كل دائرة منقسمة إلى القسي وكل زاوية ذات أجزاء زوايا حادة، وليس كذلك وليست هي من الملازمات فضلاً عن المقوّمات؛ لأنّ ما نحن فيه يخلو من الانقسام ومن تلك الأجزاء، كما يخلو الإنسان مما يجري مجرى تلك الأجزاء كالإصبع، كما مرّ من أنّ الإنسان ليس يحتاج في يجري مجرى تلك الأجزاء كالإصبع، كما مرّ من أنّ الإنسان ليس يحتاج في الإنسانية إلى مثل هذه الأعضاء، بل ليستعمل مادته البدنية إذا تمّت أحواله لأغراض وغايات أخرى. فمثل هذه الأجزاء التي هي للمادة وبسببها ألفايات

١) ط: الانفعالات والاستحالات.

مط: الآلات.
 دا: \_ ويسببها.

٣) ط:لها.

أخرى - لا لحاجة الصورة إليها في أصل القوام -ليس ممًا يؤخذ ' في الحد البتّة. فهذا هو السبب في عدم وقوع هذه الأجزاء في حدود ما هي أجزاء له. بقي الكلام في علة وقوع تلك الكلّات ' في حدود أجزائها؛ فاسمع لما يتلى عليك.

#### ♦ [ص ٢٤٩. س ١٠] قال: «لكنَّها إذا كانت أجزاء المادة ولم تكن أجزاء ...»:

يعني أنّ هذه الأجزاء كما لم تكن أجزاء للماهية ولا للصورة، كذلك ليست أجزاء للمادة نفسها بما هي مادة مطلقة ولا بما هي لتلك الصورة بحسب نفس طبيعتها وذاتها وأصل وجودها مطلقاً: إذ ليس من شرط الجسم بما هو جسم أن يكون له أصبع ولا يناسبه أن يكون ذلك جزءاً له؛ ولامن شرط السطع أن يكون جزوه قوساً أو زاوية؛ ولا أيضاً من شرط مادة ماهية الإنسان وصورته أن يكون فيها أصبع. لكن لما كانت الصورة الإنسانية اقتضت في مادتها لغاية أخرى راجعة إليها أن يكون فيها أصبع فوجب أن تؤخذ في حده الماهية النوعية الإنسانية وصورتها الخاصه؛ وكذا لما كانت الدائرة اقتضت أن تكون مادتها السطحية إذا جزاً ت وقسمت بخط كان جزؤها قوساً فوجب أن تؤخذ الدائرة في حد القوس؛ وكذا قياس حال القائمة مع الحادة. فلأجل هذه العلة تؤخذ صورة هذه الكلّات أي ماهيتها النوعية حفى حدودها هذه الأجزاء.

وبالجملة، ليست جزئيتها بالقياس إلى ما وقعت في حدودها ولا التي وقعت في حدودها ممّا يفتقر إليها في أصل قوامها أو في قوام مادتها بـما هـي مادتها على الإطلاق ، وإنّما الافتقار إليها في شيء زائد على أصل قوامها وقوام

١) ش: - أخرى قمثل هذه الأجزاء... ليس ممّا يؤخذ

٢) ش: \_ الكلّات. ٢ ) ط: + بوجه.

مادتها النوعية؛ بل هذه الأجزاء تفتقر في قوامها إلى هذه الكلّات، لأنَّـها نـاشئة عنها بوجه، فلا جرم تؤخذ في حدود هذه الأجزاء.

♦ [ص ٧٤٩.س ١٠] قال: «ثمّ تفترق الأمثلة الثلاثة فإنّ الإصبع في الإنسان جزء بالقعل، فإذا حدّ أو رسم الإنسان من حيث ...»:

لمًا ذكر جهة الاشتراك بين هذه الأمثلة الثلاثة، وهي أنّها ليست أجزاء لماهية ما هو الكل ولا لمادتها من حيث أصل ذاتها وصورتها ولهذا لم تقع في حدود تلك الكلّات أنفسها لهذه العلة، وأنّها وقعت في حدودها نفس تلك الكلّات لعلة أفادها أيضاً؛ أراد أن يذكر جهة الافتراق بينها:

أمّا بين المثال الأوّل والمثالين الأخيرين، نبأنّه جزء موجود بالفعل فيما هو كلّه وهما جزآن موجودان بالقوة فيما يقاسان إليه بالجزئية: إذ الإصبع موجود بالفعل في الإنسان الشخصي الكامل الأعضاء وجزء له، فإذا أريد تحديده لابدّ أن يؤخذ الإصبع في حده: وكذا لو أريد أن يرسم هذا الإنسان من حيث هو كامل الأعضاء لابدً أن يؤخذ الإصبع بذاته أو بصفة تساويه.

واعلم أنّ قول الشيخ أ: «إذا حدّ أو رسم الإنسان من حيث هو شخص كامل» لا ينافي قولنا سابقاً إنّ الشخص بما هو شخص لا حدّ له؛ لأنّ المراد مما ذكرنا أنّ الشخص لا حدّ له من جهة شخصيته، لا أنّه لا حدّ له من جهة ذاته

۲) دا: \_الشخصى.

ع) المياك الشفاء عن ٢٤١، س ١١.

النوعية أو الصنفية. فزيد مثلاً له حد من جهة إنسانيته التي هو أصل ماهيته، وله حد من جهة كونه كامل الأعضاء أو أسود أو عالماً أو غير ذلك؛ نعم، الحد والرسم لايكون إلا بتصورات عقلية كلية. والحاصل أنّ في هذا المثال ثلاثة أشاء أ:

أحدها: إنَّ الإصبع لايقع في تحديد الإنسان، وقد علمت وجه ذلك.

الثاني: إنّ الإصبع داخل في تحديد الإنسان الكامل الأعضاء الصنغي أو الشخصى، لأنّه جزء ذاتي لذلك الإنسان في كونه شخصاً كاملاً.

الثالث ": إنّ الإنسان المطلق واقع في حد الإصبع، لأنّه مما يقتضيه؛ وهذا كما يؤخذ في حدّ أحد المتضايفين ذات المضاف الآخر مع سببيته الموجبة للإضافة بينهما.

والأمر الثاني يختص بهذا المثال وبه يفترق عن الباقيين، لأنّ هذا القسم وهو الإنسان الكامل من الجمل والكلّات التي يجب أن يكون الجزء فيها جزءاً بالفمل لا بالقوة.

وأمّا المثالان الآخران \_ يعني الدائرة والزاوية القائمة \_، فليسا من الجملة التي يجب أن يكون فيها جزء بالفعل.

# ♦ [ص ٧٥٠. س ٦] قال: «ويشبه أن تكون الدائرة إذا تسمت بالفعل إلى قطعة ^ يطلت الوحدة السطحها ^ ...»:

| ۱) ط:ر.             | ۲) ش:لە.           |
|---------------------|--------------------|
| ٣) ش: عدلاً.        | ٤) ش، مط: _ أشياء. |
| o) دا، مط: والثالث. | ٦) مط: ـ وأمّا.    |
| ٧) مط: الجمل.       | ٨) الاشقاء: قطع.   |
| ٩) ط: بسطمها.       |                    |

لمًا قرّر الفرق بين المثال الأوّل وذينك الآخرين بـأنّ الجـزء فـيه بـالفعل وفيهما بالقوة، أراد التنبيه على هذا.

اعلم أنّ الأشكال السطحية - وما يجري مجراها من الأنواع المقدارية - تعتبر في حدودها وأقسامها الوحدة الاتصالية. فالدائرة سطح واحد يحيط به خط واحد مستدير؛ والسطح و أغيره من المقادير إذا قسّمت قسمة خارجية بطلت وحدتها، وببطلان وحدتها الاتصالية فسدت ذاتها الشخصية ولم يبق ذاتا واحدة موجودة، والشيء المعدوم لايكون له جزء ولا لجزئه كل؛ فإسناد الجزئية إلى الأجزاء المقدارية بضرب من المسامحة أو التشبيه، لأنّ أشبه الأشياء بأن يكون جزءاً لذلك المقدار هو ذلك المسمى ب «الجزء».

وأيضاً في قوة المتصل الواحد من جهة مادته أن يصير متجزّناً. وأيضاً المتصل المقداري وإن لم يكن قابلاً للانقسام الخارجي، لكنّه قابل للانقسام الوهمي و"الفرضي، فإنّه يجامع وجوده وجود الأجزاء من غير أن تبطل ذاته. وكذلك حكم القائمة في جميع ما ذكر.

## ♦ [ص ٢٥٠.س ٩] قال: «ثمّ الدائرة والقائمة تختلفان في شيء. وهوأنّ قطعة الدائرة لاتكون إلا ...»:

يريد بيان الفرق بين المثالين الأخيرين ـوهـما الدائـرة والقـائمة ـبـما حاصله أنّ مفهوم الجزء في أحدهما مفهوم إضافي، وفي الآخر ليس كذلك. فإنّ قوس الدائرة قطعة من دائرة، يعني لابد من وجود دائرة بالفعل حـتى يـنفصل

١) مطناور. ﴿ أَا طَارُنَ.

۲) ط: أو.

منها خارجاً أو تعتبر فيها وهماً قطعة. وأمّا الحادة فليس من شرط وجودها ولا من شرط توقعها أن تكون في الوجود قائمة تضاف إليها تلك الحادة بأنّها جزء لها، إذ ليست حادة بالقياس إلى زاوية منفرجة أو قائمة. وكونها حادة وإن كان أمراً نسبياً إضافياً، لكن المنسوب إليه ليس إلّا ما هو أعظم منها، سواء كان حادة أخرى أو غيرها؛ بل الزاوية الحادة إنّما هي في نفسها حادة بسبب وقوعها من وضع أحد الضلعين عند الآخر فيعرض لها من جهة ميل أحد الخطين عن الآخر أو قربه منه إضافة، لأنّ هذه الأمور من باب الإضافة وإن لم تكن دالّة على هذه الإضافة التي هي إلى القائمة بالفعل لخفائها وغموضها، لكن دلّت عليها بالقوة بعد التبيين كما يذكره الشيخ.

### ♦ [ص ٢٥٠، س ٢٦] قال: «ثمّ لمّا كانت الزاوية السطحية إنما تحدث عن قيام خط ...»:

الزاوية قسمان: سطحية وجسمية. والسطحية سطح أحاط به خطان يلتقيان عند نقطة من غير أن يتحدا. وهي قد تكون مستقيمة الخطين أو مستديرتهما أو مختلفتهما '؛ ولكل من الأخيرتين ' أقسام باعتبار جهتي التحديب ' والتقعير للخط المستدير:

فللمستديرة الخطين ثلاثة أقسام: لأنّه إمّا أن تكون حدبتاهما من جانب واحد، أو حدبة كل منهما إلى جهة التلاقي وتقعيراهما الله خلافها ، أو بالعكس

١) دا: مختلفها / ط: مختلفیهما.
 ٢) دا: الأخیرین.

٣) ش: التحدب. ٤) دا: تعقراهما.

ه) دا: خلافهما.

من ذلك وللمختلفة قسمان. ولكل من هذه الأقسام أيضاً أقسام ثلاثة: القائمة والحادة والمنفرجة.

وأمّا الزاوية المجسمة، فهي جسم أحاط به سطح واحد مستدير مُنتهِ إلى نقطة أو سطوح متلاقية منتهية إلى نقطة. وهي أيضاً كالسطحية 'تنقسم إلى قائمة وحادة ومنفرجة؛ والقائمة منها هي التي إذا توهّم قطعها بسطح مستومار على سهم الزاوية، حصل منه مثلّث قائم الزاوية. لكن الشيخ خصّ البيان بالمسطحة لكونها أظهر وأشهر.

وحاصل ما الأحد أن يقول في لمّية كون الحادة مقيسة إلى القائمة محدودة بها أنّ الزوايا السطحية كلها مشتركة في أنّها حادثة عن وقوع خط على خط آخر وميله إليه. والميل إنّما يسمّى ميلاً بالقياس إلى اعتدال ما وتوسط ما، كانحراف المزاج في الصرارة ونحوها الذي يكون بالقياس إلى المعتدل المتوسط في الميول إلى كيفيات الأطراف المشابه بالخالي عن تلك الكيفيات لتوسطه بينها. وهكذا حال القائمة في ميل أحد ضلعيها عن الآخر، فإنّه في وقوعه على الآخر ليس بمائل عنه ولا إليه؛ بخلاف غيرها من الحادة والمنفرجة، فإنّ تقاطع خطّي كل منهما للخط الآخر على وجه يكون مائلاً إليه من جانب ومائلاً عنه من جانب. ولذلك تصير الحادة ملازمة لمنفرجة والمنفرجة لحادة بعد إخراج الخطين المتقاطعين، بخلاف القائمة حيث يحصل عند إخراجهما أربع قوائم كلّها متساوية.

فإذن، قد ظهر أنَّ القائمة لكونها أمرأً واحداً معتدلاً غير ذا ميل ولا مختلف

١) مطاء دا: كالمسطعة. ٢) ش: ــما.

٣) ما: المترسطة.

الحدود والأطراف للمسلح أن يقاس إليها ويحدّ بها غيرها: فيعرف الحادة بأنّها أضيقٌ من القائمة، والمنفرجة بأنّها أوسع منها. فالقائمة كأنّها مكيال يكال بها ويعرف حال غيرها من الزوايا وأقسامها. هذا تقرير الوجه في كون القائمة واقعة في حدّ الحادة.

#### وأمًا شرح ألفاظ المتن:

فقوله ٢: «الزاوية السطحية إنّما تحدث عن قيام خط على خط»، ليس المراد من القيام هاهنا ما هو ٢ مصطلح المهندسين، وهو ما يحدث به في جنبتي الخط زاويتان مساويتان ٤.

وقوله ": «وكان الميل الذي يحدث هو ميل عن اعتدال ما ...»، يعني لابدّ أن يكون هذا الميل الذي لأحد الضطين إلى الآخر مقيساً إليه من حيث اعتداله وتعيين جهته، وإلّا فمطلق الميل لأحدهما إلى الآخر يوجد للحادة والقائمة والمنفرجة كلها؛ فإنّ المنفرجة التي لا أعظم منها لأحد خطيها ميل إلى الآخر بالقياس إلى خطين اتّصلا على استقامة، فإذاً لمّا كان مطلق الميل لا يقتضي إلّا مطلق الانفراج بين الخطين فلابد أن يكون هذا الميل محدوداً عن شيء هو لا محالة بعد خطين، فذلك الخط الذي يتوهّم مثل الخطوط الايخلو عن خمسة أقسام: إمّا خط مباين غير متصل بها بوجه؛ وإمّا متصل بالخط الذي يتوهّم ميله إليه على استقامة؛ وإمّا الذي يفعل مع الثاني زاوية منفرجة؛ أو الذي يتومّم ميله إليه على استقامة؛ وإمّا الذي يفعل مع الثاني زاوية منفرجة؛ أو الذي

١) ش: الأفراد. ٢) يُلينان الشفاء ص ١٥٠، ص ١١.

٣) ط: ــماهو. ٤) ط: ــمساريتان.

٥) همان، س ١٧. ٢) ط: ـ مقيساً إليه من حيث... إلى الآخر.

٧) ش: - والقائمة. ( ) دا، ط: متصلين أيضاً.

٩) دا، ط: ميل الخطوط عنه.

يفعل معه قائمة؛ أو الذي يفعل حادّة:

أمّا الأول، فلا يحد به شيء، لعدم اتصاله. وأمّا الثاني، فلا يصمع اعتبار الميل عنه، إذ المفروض مائلاً عنه معه بمنزلة خط واحد مستقيم ولا ميل للخط الواحد عن نفسه. وكذلك الذي يفعل الانفراج، إذ الميل عن الانفراج إلى التضايف قد يحفظ الانفراج والوقوع تحته، لأنّه أمر مبهم غير معين فيكون انفراج أصغر من انفراج آخر فالأصغر من المنفرجة لايلزم أن يكون قائمة أو حادة أ. وكذلك حكم الحادة، لكونها أمراً متفاوتاً كالمنفرجة، فحادة تكون أصغر من حادة أخرى؛ وفيها زيادة خصوصية ليست في المنفرجة، لأنّ الميل عن الانفراج قد يؤدّي إلى حصول القائمة والحادة وقد لا يؤدّي ـكما مرّ -، بخلاف الميل عن الحدة حيث لا يحصل منه إلّا حادة أخرى، ولأجل هذا يلزم تعريف المجهول.

فبقي أن تكون قائمة أصلاً تعرف أوّلاً، ثمّ تعرف غيرها بها؛ لأنّ قوامها يبطل ولا ينحفظ عمل الميل عنها، فيقال: القائمة هي التي يعتدل ميل أحد ضلعيها إلى الآخر؛ والحادة هي التي ميل خطها إلى الآخر أقرب و أكثر من ذلك الميل الذي لخط القائمة لو كانت، فتكون الحادة أصغر من القائمة لو وجدت؛ والمنفرجة هي التي ميل خطها أقل من ذلك، فيكون أعظم من القائمة لو وجدت.

 إقال: «وليس نعني بها أنّها بالقعل موجودة مقيسة بقائمة تزيد عليها فحينلاً يكون

١) دا: +لكرنها أمراً متفاوتاً. ٢) دا: -لكرنها أمراً متفاوتاً.

٣) ط: +مجهول. ٤) ط: لا يمقظ.

ە)ش: ـو.

#### الحد كانباً ولكن بقائمة بهذه الصفة ...»:

لمّا ذكر في وجه الفرق بين المثالين أي القوس والحادة، مع اشتراكهما في أنّ كلّا منهما جزء بالقوة، أنّ أحدهما لايحصل إلّا من كل هو موجود بالفعل وهو القوس، إذ ما لم تكن دائرة لم يكن قوس أ بخلاف الحادة، فإنّها توجد من غير قائمة : فأراد أن يشير إلى إشكال يلزم من ذلك، وهو أنّ تعريف الحادة آ بأنّها أصغر من القائمة تعريف شيء بما ليس له حصول، فيكون كاذباً.

فأجاب بأنّ القائمة بالصفة المذكورة موجودة بالقوة، وكونها موجودة بالقوة موجود القوة موجود الفعل ولو بالقوة موجود الفعل الفعل ولو بكونه بالقوة، فإنّ للقوة من حيث هي قوة وجوداً بالفعل وقوة وعدماً. فالقوة القريبة كحال المني بالنسبة إلى وجود الإنسان قوة بالفعل، والبعيدة كحال الفناء قوة بالقوة لا بالفعل لذلك؛ وأمّا الجماد كالحجر ففيه عدم الإنسان لا وجوده ولا قوة وجوده التي بالفعل ولا القوة التي بالقوة، فإنّ تلك الجمادية غير واقعة في سبيل حصول الإنسانية. ففي الحدود والتعريف يكفي كون المحدود به وما يجري مجراه حاصلاً بالقوة؛ فالحادة إنّما حدّت بقائمة هي بالقوة لا بالقوة، فلم تحدّ بنظيرتها من الحادة ولا بأمر غير حاصل ولو بالقوة أ.

١) ش: قوسناً. ٢) ط: + بالقائمة.

٣) ط: مرجوبة.

٤) شى (مامش، ص ٢٦٪؛ ولقائل أن يقول في الفرق الذي نكر بين «الفوس» و«الحادة» محل نظر، فإنّا لا نسلّم أنّ القوس لايوجد إلّا من دائرة بالفعل، فإنّها عبارة عن سطح يحيط به خط مستقيم وأخر مستدير هـ أقـل مـن دائرة، فيمكن وجوده من غير وجود دائرة وكذا يمكن وجود قوس خطي من غير دائرة خطية.

ويمكن جوابه بأنَّ إثبات وجود للقوس بالبوهان لايمكن إلَّا بوجود الدائرة الصفيقية التي لايمكن إثباتها بطريق اللم إلَّا عن جهة إثبات الكرة في البسائط الطبيعية، فإذن وجود القوس باليقين موقوف على وجود للكرة بعد قطعها بسطح مستوا فتأمَّل منه.

#### ♦ [ص ٢٥٢.س ٨] قال: «وبالحرى إن عرّفت الحادة والمنفرجة بِالقَائمة فِإِنَّ القَائمة تَتَحَقَّقُ ` ...»:

بريد وجها آخر لبيان كون القائمة أصلاً معيناً يعرف به حقيقة الصادة والمنفرجة؛ فإنَّ القائمة تتعين أفرادها بالمساواة التي هي اتحاد في الكم، والمماثلة التي هي اتحاد في الماهية النوعية. ولمّا كانت الزاوية من باب الكم عند قوم من الحكماء، ومن باب الكيف المختص بالكم عند قوم آخرين؛ فاتحادها في الكم عين اتحادها في الماهية النوعية أو مستلزم لها. ولهذا جمع بين المساواة والمماثلة ثمّ عطف عليهما مطلق الوحدانية المجتملة للأمرين.

وبالجملة، للقائمة وحدة ما أقلُّها المساولة؛ بخلاف الحادة والمنفرحة، فإنّهما خارجان عن المساواة فضلاً عن المماثلة. فالقائمة كالمكيال الواحد التي يعرف به الزائد والناقص والأكبر والأصغر؛ إذ ٢ الأكبر عبارة عن المثل وزيادة، والأصغر عبارة عن المثل الذي ينقص عنه شيء منه؛ فبالمماثلة تعرف الزيادة والنقصان.

وقوله": «ولقد كان يمكن أن يقال» يحتمل أن يكون إشارة إلى سؤال وهو. أنَّه لايجب تحديد الحادة والمنفرجة بالقائمة؛ إذ يمكن أن يقال: الحادة هي أصفر زاويتين مختلفتين حدثتا من وقوع خط على خط، والمنفرجة أعظمهما في

فأجاب بأنَّ هذا أيضاً عند التحقيق والتفتيش راجع إلى اعتبار القائمة، لأنَّ

٢) ط: إذا.

١) ط: \_إن عرفت الحادة... نتحقق.

۲) همان، عن ۲۵۲، ص ۱۰. ٤) ش،مط: ــ خط.

ه) مط: أعظمها.

الصغر والكبر المأخوذين في حدّهما إنّما تتحقق معرفتهما بمعرفة المثل، والمثل لا تفتقر معرفته إلى معرفتهما. فإذا عرفت الحادة والمنفرجة بالتخالف بالصغر والكبر، فهناك واحد متشابه يتحقق التخالف والتكثر باعتباره (

لكن في أصل هذا التعريف نظر؛ فإنه إذا وقع خط مستقيم على محدّب الدائرة ومقعرها وكان الخط مائلاً وحصل من جنبتيه الويتان مختلفتان، فلا يلزم أن يكون أصغر ما على المحدب حادة، ولا أعظم ما على المقعر منفرجة، إذ ليس الواحد المتشابه فيها قائمة؛ بل إمّا أعظم منها وهو الواقع في جهة التحديب، وإمّا أصغر وهو الواقع في جهة التقمير؛ كما يبرهن عليه باستبانة من ثالثة كتاب إقليدس من أنّ الزاوية الحادثة من الدائرة والخط المماس لها أحد من كل زاوية حادة مستقيمة الخطين، فيكون كل من الزاويتين الحادثتين من من كل زاوية حادة مستقيمة الخطين، فيكون كل من الزاويتين الحادثتين من الدائرة وقطرها في مقعرها هي أحد تلك الحواد، وأنّ كلاً من الحادثتين منه ومنها في محدّبها القائمة بما هي أحد تلك الحادة.

فإذا فرض الخط المقاطع للدائرة غير المنتهي إلى المركز، حدثت حينئذ زاويتان مختلفتان ليس الواحد المتشابه فيهما قائمة. والله وليّ التوفيق.

وقوله ٧: «ثمّ يجب أن يتذكّر ما قلناه قبل ^» إشارة إلى ما ذكره في أوائل كتاب المنطق ٩ من مباحث الماهية وأحزائها.

\* \* \*

٨) دا: قيل.

۱) ش، مط: باهتبار، ۲) ط: ــ هذا.

٣) ط: جنبيه. ٤) دا: برهن /ط: نبرهن.

ه) مط: الحادثين /دا: الحادثين /دا: الحادثين /دا: الحادثين.

۷) همان،س ۱۵.

٩) منطق الشاهاء (العدمال، القصل السابع)، ص ٢٧.







#### المقالة السايسة

# [في معرفة العلل وأحوالها]

المقصود في هذه المقالة بيان معرفة العلّة وأقسامها الأربعة، وأحوال كل منها بخصوصيتها، وما ذهب إليه أهل الحق فيها، ومناسبة ما بين كل علة ومعلولها، وإثبات الغايات في الأفاعيل الطبيعية والذاتية، ودفع الشكوك الواقعة فيها، والفرق بينها وبين الصور، وإثبات تقدّم العلّة الغائية على سائر العلل، وإثبات مبادئ الشرور وبيان الفرق بين علل الشيئية (وعلل الوجود، والفرق بين العلة الغائية والفروري، وأنّها بأيّ اعتبار خير بين العلة والضروري، وأنّها الأمور تجتمع فيها إمًا حقيقي أو مظنون، والفرق بين الخير والجود، وأنّ أيّ الأمور تجتمع فيها العال، وأيّها تقتصر على البعض، وسائر ما ينوط بما ذكر.

١) دا (فاش)، ط: المافية. ٢) ط: علة.

٣) ط: ـ أنّها.

# هُميلِ [الفِصيلِ الأولِ]

# في أقسام العلل وأحوالها

(أي تعريف كل من الأقسام وأحواله على وجه الإجمال)

♦ [ص ٢٥٧، س ٤] قال: «قد تكلمنا في أمر الجواهر والأعراض،
 وفي اعتبار التقدم والتأخر فيها ...»:

اعلم أنّ الشيخ قد تكلّم أوّلاً في معرفة هذا العلم وبيان موضوعه الذي هو حقيقة الوجود والموجود بما هو موجود وأقسامه الأوّلية الذاتية؛ وذلك في المقالة الأولى.

ثمّ شرع في بيان عوارض الموجود بما هو موجود التي هي كأنواعه من الجواهر ' والأعراض، وهي كأنّها مؤلفة من الوجود والماهية. فأثبت وجودها أوّلاً، وذلك في المقالة الثانية للجوهر؛ وفي الثالثة للأعراض.

۱) ش: الجوهر.

ثم بيّن حال التقدم والتأخر اللذين هما كالمقوّمين للوجود، فإنّ كون كل وجود في مرتبته ومقامه هو عين حقيقته وذاته؛ وذلك في المقالة الرابعة.

ثمّ جاء إلى أحوال مناهياتها وحدودها ومنطابقة حدودها للمحدود ( ؛ وذلك في المقالة الخامسة.

فالأليق بهذا الموضوع أن يتكلم في أحوال العلة وأقسامها التي هي أسباب وجودات الجواهر والأعراض وماهياتها المركبة، ولأنّها تناسب مباحث الماهية؛ فإنّ العلتين المادية والصورية تناسبان الجنس والفصل ، وأنّها أيضاً من عوارض الموجود بما هو موجود، فيجب أن يبحث عنها في هذا العلم الباحث عن أحوال الموجود ولواحقه. وقد علمت فيما سبق أنّ مبادئ الموجود كيف تكون من عوارضه ولواحقه .

واعلم أنَّ العلة لها مفهومان: أحدهما الشيء الذي يحصل من وجوده وجود شيء آخر ومن عدمه عدمه أ. والثاني ما يتوقف عليه وجود الشيء، فيمتنع بعدمه ولا يجب وجوده.

والعلة بالمعنى الثاني ينقسم إلى تامة: وهي العلة التي لايتوقف المعلول على غيرها ـ ولا علة غيرها على الاصطلاح الأوّل ـ وإلى غير تامة: وهي تنقسم إلى عنصر وصورة وفاعل وغاية.

والقائل بأنَّ إطلاق اسم العلة على هذه الأربع بالاشتراك مخطٍ ` لا سيّما ' وبذكر أنَّ العلة تنقسم إلى كذا وكذا: بل الحق أنّها بالمعنى الثاني واقم على الكل.

١) مط: للمحدودات. ٢) ط: مناسبان للجنس.

٣) مط: - وقد علمت فيما... ولواحقه. ٤) ط: عدم شيء.

ه) علا: + أن يوجد. ٢) دا: المحضة.

٧) ط: ولاسيما.

♦ [ص٧٥٧.س٧] قال: وانتقول: إنّا نعني بالعلة الصورية للعلة التي عكون التي التي التي عكون بها ما هو ٢ بالفعل، وبالعنصر ٢ ...»:

العلة إمّا أن تكون جزءاً لوجود الشيء المعلول، أو لاتكون جزءاً لوجوده. فالتي هي جزء الوجود تنقسم إلى ما به يكون الشيء موجوداً بالفعل، وهي الصورة؛ وإلى ما به يكون الشيء موجوداً بالقوة، وهي العنصر. والتي ليست هي بجزء إمّا أن تكون ما لأجله وجود الشيء، وهي الغاية؛ أو ما يكون منه وجود الشيء، وها الغاية؛ أو ما يكون منه وجود الشيء، وها الغاية؛ أو ما يكون منه

والشيخ ذكر في تعريف الصورة بدل «جزء الوجود» «جزء القوام» وبدل «كرن الشيء موجوداً بالفعل» وكون الشيء موجوداً بالفعل» «كونه هو ما هو بالقعام»، وفي تعريف العنصر بدل «كونه الموجود بالقوة» «كونه هو ما هو بالقوة»، نظراً إلى أنَّ هاتين علتان للماهية لا للوجود حكما صرّح به في الإشارات.

وقيه نظر كما ستعلم؛ ولذلك غيّر هذين التعريفين وبدّلهما فيما بعد إلى قوله \. «فإمّا أن يكون الجزء الذي ليس يجب من وجوده وحده له أن يكون بالقعل، بل أن يكون بالقوة \ ويسمّى 'هيولى' ؛ أو يكون الجزء الذي وجوده هو صيرورته بالفعل وهو 'الصورة' ».

والحق أنَّ اعتبار التقدم والتأخر والعلَّية والمعلولية فأقسامها في

١) ط: +هي. ٢) الشفاه: هو ما هو.

٣) الشفاد بالعنصرية. ٤) ط: واحد.

 <sup>)</sup> الإشارات النما الرابع، تنبيه [٥]: دنتبيه: الشيء قد يكون معلولاً باعتبار ماهيته...» (شرح الإشارات ج ٢٠٥١ ١٠).
 ) الإشارات النما من ١٥٨ من ٢.

الماهيات إنّما يكون بالعرض ومن جهة اعتبار الوجود، وإلّا فلا علاقة بينها <sup>(</sup>ولا سننة ولا مسننة.

وذكر في تعريف العنصر هاهنا قيداً آخر وهو قوله ": «وتستقر فيها قوة وجوده» ليخرج من العلة العنصرية ما يتوهّم كونه من أفرادها باعتبار آخر، وهو مثل الأربعة لصفة الزوجية والنار للحرارة.

وبالجملة، علل الأوصاف اللازمة ـسواء كانت لازمة للماهية أو للوجود ـ فإنّ كثيراً من الناس يظن كونها عنصراً لتلك الصفات، حتى أنّهم جوّزوا لأجل ذلك كون الشيء الواحد قابلاً وفاعلاً؛ فالشيخ نبّه عليه بأنّ «العنصر» وما يجري مجراه هو الذي فيها قرة وجود الشيء \_أي إمكانه \_، وهذه الصفات من اللوازم الضرورية التي لا إمكان فيها.

وقد يخصّ «الفاعل» بما منه وجود الشيء المباين؛ ويسمى ما منه الشيء المقارن باسم «العنصر».

و «المادة» أيضاً تختلف اعتبار عليتها إلى ما منها كالنوع العنصري، وإلى ما فيها كالهيئات؛ فربما يجمع الجميع في اسم العلة المسادية لاشتراكهما في معنى القوة والاستعداد، فتكون العلل أربعاً؛ وربما يفصّل فتكون خمساً.

والصورة يختلف نحو تقويمها للمادة وللمجموع المركب منها. والأولى إرجاعها بالاعتبار الأوّل إلى الفاعلية وإن كانت مع شريك غير مقارن موجباً " لإفادة هذه العلة وإقامة قرينها بها ـكما مرّ بيانه أ في بحث كيفية التلازم بين المادة والصورة ـوإن كانت علة لوجود المادة وصورة لها، لكن ليست علة

۱) ط: بیتهما. ۲) هنان من ۲۹۷س ۹.

٣) با: موجب. ٤) ش: -كمامز بيانه.

مسورية لها، بل علة فاعلية.

وكذا القابل إذا كان مبدأ لما فيه، لم يكن علة مادية له <sup>(</sup>، لتقدم الصورة <sup>٢</sup> عليه؛ ولكن يكون علة لوجود المركب أو لوجود العرض بعد شقوّمه في كلتا المبدأتين بالصورة. وسنتّضح <sup>٢</sup> هذه المعاني في ما سيأتي من الكلام.

> ♦ [ص ٢٥٧. س ١٠] قال 1: «وبالفاعل العلة التي تفيد وجوداً مبايناً لذاتها أي لاتكون ذلتها بالقصد الأول محلاً لما بستتفيد منها ...»:

[ في تخصيص اسم «الفاعل» بالعلة التي تفيد الوجود ]

قد ذكر أنّ جماعة خصّوا اسم «الفاعل» بالعلة التي تفيد وجوداً مبايناً لذاتها، ومنهم الشيخ؛ وليس عندنا لهذا التخصيص وجه°.

وبالجملة، فيرد عليهم النقض بمواضع:

منها الفاعل المباشر للحركات الطبيعية.

فأجاب عنه الشيخ بوجهين:

الأوّل: إنّ المراد بالإفادة ما يكون بالذات وبالقصد الأوّل. وتأثير الفاعل الطبيعي في الحركة ليس لذاته، بل لما يعرض الطبيعة من الخروج عن الصالة الطبيعية ـكما سيحقّقه في مستأنف الكلام.

والثاني: إنَّ الوجود الذي يحصل من الفاعل الطبيعي المقارن من الأمور

٣) مط: ستتضح / دا، ط: سيتضح. ٤) ط: تغيد.

ه) مط: + ولا خاصة. ٦) مط: بالحركة.

التي لها صورة في الخارج ليس حصوله من هذا المبدأ من جهة كونه فاعلاً، بل من جهة كونه فاعلاً، بل من جهة كونه فاعلاً، بل من جهة كونه مُعدًا أو شرطاً أو مقترناً بقابل منفعل؛ فيكون كأنّه قابل، لا فاعل. فإنّ المعنيّ بـ «الفاعل» عند الحكماء الإلهيين هو فيّاض الوجود ومفيده؛ بخلاف ما هو عند الطبيعيين حيث يعنون به مبدأ الحركة ولو كان على وجه القبول، كالجسم بالقياس إلى ما يصدر عنه من الحركات والاستحالات.

وفي الجوابين نظر؛ لأنّا نقول: هب أنّ الطبيعة لا تفعل الحركة إلّا لعروض المالة، وهب أنّ الطبيعيين عنوا بد «الفاعل» كل مبدأ حركة أيضاً ؛ أليس للطبائع آثار ولوازم وجودية كالحرارة للنار والبرودة للماء، ونفس الحركة من الأمور الوجودية وصدورها عن الطبيعة بشرط حالة غريبة لا تخرجها عن كونها أثراً صادراً منها مقارناً لها؟

ومنها اقتران المادة بالصور، وقد ثبت أنّ الصورة علة ضاعلية لها وإن كانت فاعليتها بالشركة للمفارق.

ومنها لوازم الماهيات على ما ذهبوا إليه من أنّها فاعلة للـوازمـها، وكـذا لوازم الوجود.

و منها إنّه لمّا كان علمه تعالى ـ عند الشيخ و تلميذه بهمنيار " وغيره تبعاً للمعلم الأوّل لهم والمشائين ـ بحصول الصور المقترنة لذاته وهو سبحانه فاعل لتلك الصور الحاصلة في ذاته من ذاته فيكون فاعلاً يقترنه المجهولات "، فأين المهرب من لزوم اقتران الفاعل لما يفيده في بعض الأمور؟

وليت شعري ما الذي يدعوه ويضطرّه إلى هذا الهرب والتخصيص! فإن

۲) با:بشركة.

ظ: - فيكون فاعلاً يقترنه المجهولات.

۱) ط:بعروض.

٣) ر. كناقتميل من ٧٧ه تا ٧٩ه.

كان منشأ نلك أنَّه يلزم من كون الشيء فاعلاً لما يلحقه كون الشيء الواحد فاعلاً وقابلاً لأمر واحد، فنقول: إنَّ الأمر المعلول إن كان من اللوازم فلا قبابلية هناك بمعنى القوة والاستعداد المنافي لمعنى الفاعلية و ' الفعل والإيجاد؛ وإن كان من اللواحق العارضة فهناك كثرة وتركيب لا محالة من مادة وصورة، فالفعل بجهة الصبورة والقبول من جهة المادة.

## ♦ [ص ٢٥٧، س ٢٦] قال: «ونعنى بالغاية العلة التي لأجلها يحصل وجود شيء مباين لها<sup>٢</sup>ه:

هذا تعريف العلة الغائية، ويقال لها «العلة التمامية». وسيجيء تحقيق معناها وكيفية تقدمها على سائر العلل وكيفية تأخرها عن المعلول في ما تحت الكون.

#### ♦ [ص ٢٥٨.س ١] قال: «وقد يظهر أن لا علة خارجة عن هذه، فنقول ...»:

#### [في بيان حصر العلل في هذه الأربع]

يريد بيان حصر العلل في هذه الأربع بما يخرج من التقسيم الحاصر بين النفى والإثبات أو ما يجرى مجراهما بأن يقال: العلة للشيء إمّا جزؤه أو خارج عنه. والجزء إمّا الجزء الذي به الشيء بالقوة، أو الذي به بالفعل وهما «المادة» و «الصبورة»؛ والخارج إمًا ما لأجله الشيء وهو «الغاية»، أو لا وهو «الفاعل». فهذه أقسام أربعة يرجع إليها جميع الأقسام: فإنَّ المبادئ من جهة أربعة، ومن

۱) ش، مط: ـ و.

٢) أز أينجا خط نسخة عداء تغيير كريداست.

٣) الشفاد أنَّه.

ا) دا: جزمه

جهة خمسة، ومن جهة سبعة:

وأمّا جهة كونها خمسة، فهي أنّ الخارج الذي ليس لأجله المعلول إمّا أن يكون وجوده منه بأن لا يكون هو فيه بالذات، بل بالعرض إن كان، فهو المختص باسم «الفاعل»: وإن كان وجوده منه بأن يكون فيه وهو أيضاً العنصر أو الموضوع أ. وقوله ٢: «أيضاً» للإشعار بكونه يسمّى «عنصراً» بالقياس إلى المركب؛ فله جهتان من العلّية: إحداهما بالقياس إلى المركب، والأخرى بالقياس إلى ما هو قابل له ٣. فإن اعتبرت الجهتين وأخذت العنصر الذي هو قابل لا جزء للشيء غير العنصر الذي هو جزء ـ لاختلاف نحو المبدئية فيهما أ ـ كانت المبادئ خمسة؛ وإن أخذت كلتا الجهتين شيئاً واحداً ـ لا تحادهما في الموضوع واشتراكهما في معنى القوة والاستعداد ـ كانت أربعة.

واعلم أنّ القابل الذي يعدّ من المبادئ لمّا ليس بجزء له يجب أن لايكون هو المادة بالقياس إلى الصورة، بل إنّما مبدئيته على هذا الوجه بالقياس إلى العرض اللاحق. وذلك أيضاً بعد تقوّمه بالصورة، فإنّ القابل الذي هو جزء للمركب الطبيعي يحتاج إلى الصورة في تقوّمه وجوداً؛ فالصورة علة له فكيف يكون هو علة لها في الوجود وذاته باعتبار ذاته لايكون إلّا بالقوة؟ وما بالقوة من جهة ما هو بالقوة لايكون مبدأ لما هو بالفعل، اللّهم إلّا بالعرض، وقد سبق في تعريف العرض أنّه الموجود في شيء متحصل الذات نوعاً ووجوداً، فلا محالة لايوجد ولا يعرض إلّا لموضوع قد حصل له وجود بالفعل ثمّ صار سبباً لقوامه

٣) همان،س ۸.

١) ش، دا (تصميح شده در هامش): الموخسع.

٤) مط: فيها.

۲) مط: -له.

ه) ش: لاتحادها.

ووجوده.

فبالحقيقة المبدأ الحقيقي لوجود الأعراض إنّما هو الصورة، أو المركب من جهة الصورة لا من جهة المادة؛ سواء كانت لازمة فيكون تقدم الموضوع عليها بالذات، أو مفارقة فيكون تقدمه عليها بالذات وبالزمان جميعاً. وإنّما الحاجة للعرض إلى المادة لأجل تخصيصات القوة والاستعداد وترجيح بعض الأوقات وتعيينها لصدور 'بعض أفراد النوع الواحد دون البعض؛ ولكون بعض الأفعال والآثار متدرّجة الوجود، حدوثها عين الزوال، وبقاؤها عين الانقضاء والانتقال، فيحتاج إلى قابل وجوده منه القوة والإمكان.

فإن قلت: أليس القوم حكموا بأنّ الهيولى علة للصورة، والصورة تحتاج إليها في التشخص -كما مضى في مباحث التلازم بينهما؟

قلنا: ذلك راجع إلى كون المادة علة لما ينفكَ عنها الصورة من الأعراض اللَّاحقة كالتناهي والتشكل وسائر ما يتجدد من الأعراض أو ما من الشائه التجدد منها: فهى بالحقيقة علة للعرض لا للصورة.

وأمّا كون المبادئ من جهة سبعة، فهي هذه الخمسة واثنان آخران: أحدهما الصورة بالقياس إلى المادة، فإنّ اعتبار عليّتها للمادة" غير اعتبار عليّتها للمركب منهما؛ والثاني الموضوع مركباً كان أو بسيطاً، مادياً أو مفارقاً بالقياس إلى العرض اللازم، كالأربعة للزوجية والمثلث لتساوي زواياه لقائمتين. ولا يمكن إلحاقه بالعلة القابلة، إذ ليست" فيه جهة القوة والإمكان؛ بل

١) ش: لصدوره. ٢) ط: وجود.

٢) ط: يتحدد. ٤ ) دا: ـ من.

ه) ش: .. فإنَّ اعتبار عليَّتها للمادة. ٦) ط: ليس.

الوجه إرجاعها جميعاً إلى الفاعل ـ كما أشرنا إليه وأثبتناه.

 ♦ [ص ٢٥٩، س ١] قال: «وإذا كانت الصورة علة للمادة تقيمها اليست على الجهة التي تكون علة للمركب وإن كانا ...»:

إنّ الصورة الحقيقية التي هي جزء خارجي لماهية نوعية لها جهتان من العلّية: إحداهما من جهة ما هي جزء لقوام المعنى المركب، ومعنى هذه العلية مجرد كونها جزءاً، ويشترك في هذه المبدئية جزء الماهية الصنفية بل جزء المركب الذي لا وحدة لها أصلاً كالحجر الموضوع بجنب الإنسان؛ والأخرى كونها مقيمة للمادة وشريكة لعلتها الفاعلية. وكلتا الجهتين وإن كانتا تشتركان في كونها علة لما لا تباين ذاتها ذاته، لكن هي بإحدى الجهتين ليست علة مفيدة لوجود الآخر الذي هو معلولها أعني المركب -؛ بل يفيدها الوجود من هذه الجهة شيء ثالث هو المفارق ". لكن فيه أي في ذلك الآخر المعلول - وبالجهة الأخرى تكون هي علة قريبة مفيدة لوجود ما هو معلولها أعني المادة - و "لكن مع شريك هو ذلك المفارق أيضاً ؛ بأنّه توجد أوّلاً هذه العلة أعني الصورة - ثم بشركتها تقيم ذلك المعلول الآخر، أي تقيمه بالصورة. فتكون المسورة بالقياس إلى ما يفيده الوجود واسطة باعتبار، وشريكة باعتبار؛ فهي للمادة بالقياس إلى ما يفيده الوجود واسطة باعتبار، وشريكة باعتبار؛ فهي للمادة

١) ك: بعينها. ٢) مك: أحدهما.

<sup>)</sup> دادهذا. ۲) دادهذا.

ه) مط: +منهما. ٢) ط: ـ لكن فيه أي... أعنى المادة و.

٧) ط:المبور،

كأنَّها مبدأ فاعلى لو كان وجود المادة بالفعل يكون عنها وحدها.

فهي بما هي صورة مطلقة جزء لعلة فاعلية، مثل إحدى الدعامات لا بعينها لممسك السقف بواحدة منها بعد واحدة، أو كأحد محرّكي السفينة في جريانها بالمجرى الحقيقي وبواحد منهم لا بعينه حكما سيوضحه الشيخ فيما بعد من إثبات المبدأ المفارق. فالصورة علة صورية للمركب منها ومن المادة، وهي صورة للمادة وليست علة صورية لها؛ كما أنّ المادة علة مادية لذلك المركب، وهي مادة للصورة وليست علة مادية لها.

فاتضح مما ذكره أنّ كل واحدة من المادة والصورة علة قريبة وبعيدة من جهتين للمركب منهما الذي له حقيقة نوعية، لأنّه إذا كانت الصورة حقيقتها من مقولة الجوهر تكون هي مقوّمة للمادة، والمادة علة مادية للمركب، فتكون الصورة علة لعلة المركب بهذا الاعتبار؛ ولكنّها من حيث هي جزء صوري للمركب علة صورية له بلا واسطة بينهما. وأمّا المادة فإن كان المركب ماهية صنفية وكانت الصورة هيئة عرضية تكون المادة موضوعاً مقوّماً لذلك العرض الذي هو علة صورية لذلك المركب، فكانت المادة علة لعلة المركب، فهي علة بعيدة من هذا الوجه؛ على أنّها من حيث كونها جزءاً مادياً علة قريبة له بلا واسطة بينهما.

فإذن، المادة والصورة علتان قريبتان للمعلول من حيث هما جزآن؛ وهما أيضاً علتان بعيدتان من حيث توسيط كلّ منهما للآخر في التقويم بوجه. وليس تقويمها النوسيطي للمركب على وجه تقويمها الذي بلا توسيط؛ فلا

٣) ط: التوسطى.

الصورة في تقويمها البعيدة علة صورية للمعلول المركب، ولا المادة علة مادية في ذلك له.

## ♦ [ص ٢٥٦.س ١١] قال: «والفاعل يفيد شيئاً آخر وجوداً ليس للآخر عن ذاته ويكون صدور \ ...»:

#### [في بيان كيفية فاعلية الفاعل ]

يريد بيان فاعلية الفاعل وأنّها لاتكون إلّا بالقياس إلى ما هو مباين له. وإن وقع في بعض المواضع مقارناً له فليس ذلك من حيث كونه فاعلاً، بل حيثية أخرى \_كما أشار إليه آنفاً. فإنّ الفاعل هو علة تفيد وجوداً لشيء آخر ليس له ذلك الوجود عن نفسه: إذ لا معنى لكون الشيء معطياً لنفسه الكمال، بأن يكون شيء واحد معطياً وآخذاً من جهة واحدة مفيداً لا ومستفيداً معاً. لأنّ الآخذ المستفيد لشيء ما لا يكون له في ذاته ذلك الشيء، والمعطي المفيد ما يكون له ذلك فاضلاً عن ذاته؛ فكيف يكونان ذاتاً واحدة؟! فاستحال أن يكون ذات القابل قابلة لصورة الوجود الذي أفادته أذاته، ولا أيضاً يجوز أن يكون ذات الفاعل مقارنة للقابل داخلة فيه ولا العكس؛ بل يجب أن يكون كل واحد من الذاتين خارجاً عن الآخر.

فإن توهّم متوهّم أنّ المادة قابلة للصورة الطبيعية التي تفعل الآشار سن الحركات وغيرها في مادتها، فليعلم أنّ المسادة التي هي تسستعد لصسورة مسا وتحمل قوة قبولها غيرالمادة التي تقوّمها الصورة وتستلزمها، وكذا المسورة

١) ط:مندوره. ٢) ط:ومقيداً.

٣) مط: + وذات الفاعل واحدة فليس ذات القابل. ٤) دا: أفاده.

التي تتصوّر بها المادة ويخرج بها من القوة إلى الفعل غير الصورة التي تستعدها وفيها إمكان وجودها.

#### ♦ [ص ٢٥٩، س ١٤] قال: «وليس يبعد أن يكون الفاعل يوجد المفعول ...»:

لمّا علمت أنّ كلّاً من الفاعل والقابل يجب أن لايكون ذاته ذات الآخر، ولا أيضاً داخلاً أحدهما في الآخر، ولا أيضاً أحدهما قابلاً للآخر؛ فاعلم أنّه يجوز أن يفيد الفاعل وجود المفعول على النحو الذي هو وجوده ويكون ذلك المفعول ملاقياً لذات الفاعل.

وهذه الملاقاة بين الفاعل ومفعوله يتصور على وجوه .. كما أشرنا إليه.

فمن تلك الوجوه كونهما معاً في مادة واحدة، كالطبائع التي هي في الأجسام الجمادية حكالخشب والحجر هي مبادئ فاعلية لما يحدث كالحركات وغيرها في المواد التي هي فيها أي تلك الطبائع والصدور. ولكن ليست مقارنتها لأفعالها مقارنة مقوم لمتقوم ولا متقوم لمقوم بالجزئية والدخول فيه، ولا مقارنة شيء لما هو مادة له؛ بل الفاعل وما يصدر عنه ذاتان متباينتان في الحقيقة وإن كانا في محل مشترك.

♦ [مس ٢٥٩. س ١٨] قال: وقمن الفاعل ما يتفق وقباً أن لايكون فاعلاً ولا مفعوله ...»:

[في بيان أنَّ تأثير الفاعل في وجود الشيء لا في حدوثه ]

يريد بيان أنّ تأثير الفاعل ليس إلّا في وجود الشيء، لا في حدوثه: وأنّ كون الحادث مسبوقاً بعدمه من لوازمه المستندة إلى نفس هويته من دون صنع للفاعل فيه. فإذا اتفق فاعل لا يفعل فعله وقتاً منا، فلم يكن الفاعل فاعلاً ولا مفعوله مفعولاً في ذلك الوقت. ثمّ إذا عرض له أن يصير فاعلاً بالفعل بشيء من الأسباب والدواعي - كما فصّل فيما سبق - فيكون عنه وجود الشيء بعد ما لم يكن؛ فهاهنا أمور ثلاثة: عدم سابق، ووجود لاحق، وكون ذلك الوجود بعد

فالذي يستند إلى الفاعل من هذه الأمور ليس العدم السابق، لأنّه مستند إلى عدم العلّة؛ ولا كون الوجود بعد العدم، لأنّه ليس من الأوصاف الممكنة اللحوق واللّالحوق به حتى يفتقر إلى فاعل أ، لأنّ كون هذا الوجود الذي بعد العدم لا يتصور إلّا هكذا. فبقي أنّ المستند إلى الفاعل أوّلاً وبالذات ليس إلّا نفس الوجود؛ وذلك لأنّه من لوازم ما يصدر عنه وما هو الفاعل بالحقيقة، لأنّ ذلك المسمى بالفاعل صار في هذا الوقت على جملة من الأحوال يجب عنها أن يكون لفيره ـأي لغير ذلك الفاعل -وجود عن وجوده الذي له بالذات.

وأمّا كون هذا الشيء الحادث لم يكن موجوداً فليس عن سبب وفاعل فعلية ؟! فإنّ الأعدام إذا كانت معلولة منسوبة إلى علل، فعللها ليست إلّا أعدام علل الوجودات لا غير. فعدم الحادث منسوب إلى عدم علة <sup>1</sup> وجوده، أو عدم شيء من أجزاء علة وجوده، أو عدم فاعله بما هو فاعله بالفعل.

١) دا: لشيء. ٢) ط: + وعلة.

٣) دا (مادش): علة فاعلية / ط: علة فعلية. ٤) ش: علة عدم.

وإنّما قال ': «قد ينسب إلى علة ما» لأنّ من الأعدام ما لا ينسب إلى علة ما '، كالممتنع بالذات مثل شريك البارئ واجتماع النقيضين ونحوهما: فإنّ أعدامها غير منسوبة إلى علة أصلاً. وكذا كون وجوده بعد العدم ليس بفاعل ولا علة حكما مرّ.

فإذن، لمّا كان الإمكان علة الحاجة إلى الغير فالمنسوب إلى وجود الفاعل من هذه الأمور الثلاثة هو وجود الحادث؛ كما أنّ المنسوب إلى عدم العلة هو عدمه ٢، لا حدوثه ولا كونه بعد العدم. فلوجوده علة لأنّه يمكن أن يكون ويمكن أن لايكون بعلة، وكذا العدم السابق علة لأنّه قد يكون وقد لايكون. ولمّا لم يكن الوجود الذي بعد العدم من حيث هو كذلك ممّا يمكن أن يكون وجوداً بعد العدم وأن لايكون وجوداً بعد العدم ولا المحوج إلى العلة هو الحدوث، فلا يستند شيء منهما إلى العلة ° بوجه؛ فكون هذا الوجود بعد العدم ممّا لايكون بسبب وفاعل.

♦ [من ٢٦٠، س ١٢] قال: «فإن قال قائل: كذلك وجوده بعد عدمه يجوز
 أن يكون ويجوز أن لايكون، فنقول ...»:

هذه مغالطة نشأت من إهمال الحيثيات وأخذ الشيء تارة بذاته وتارة مع وصفه؛ فإنّ وجود الشيء الذي يمكن اعتبار ذلك الوجود بنفسه تارة ويمكن اعتباره بكونه بعد العدم تارة أخرى.

فإن أخذ على الوجه الأوّل، فهو في نفسه غير ضروري؛ فحق أنّه يمكن أن

٢) مط: - ما.

۱) همان،ص ۲۱۰،س۷.

٣) ش: ــ هو عدمه. ٤) ش: ــ أن يكون ويمكن.

ه) ش: ـ فلا يستند ... العلة. ٦) دا، ط: +هو.

يكون ويمكن أن لايكون، فيحتاج إلى الفاعل. ولا دخل للعدم في هذا الإمكان وهذه الحاجة، إذ ليست حاجته لأجل كونه بعد العدم؛ بل لكونه في نفسه غير ضروري وإن صدق عليه بحسب الواقع أنّه بعد العدم.

وإن أخذ على الوجه الثاني -أي اعتبرت فيه حيثية كونه بعد العدم لا نفس الوجود فقط الذي اتفق في الواقع أنّه بعد العدم أ، أي أخذ كأنّه مجموع من الوجود ومن كونه بعد العدم -، فذلك لكونه أمراً اعتبارياً ممّا لا سبب وجودياً له إلّا من جهة أحد جزأيه الذي هو تفس الوجود الواقع بعد العدم. ولجزئه الآخر وهو نفس العدم السابق سبب عدمي هو عدم علة أ.

وأمّا كون ذلك الوجود بعد العدم وكون ذلك العدم قبل الوجود، فلا علة لهما، لا وجودياً ولا عدمياً. فحقّ أنّ هذا الوجود جاز أن يكون وأن لايكون بعد العدم؛ وحقّ أيضاً أنّ ذلك العدم جاز أن يكون وأن لايكون قبل الوجود. وليس بحق أن يقال في هذا الوجود الذي بعد العدم؛ جائز كونه وجوداً بعد العدم؛ وكنا ليس بحق [أن يقال] في العدم السابق؛ وجائز لا كونه وجوداً بعد العدم؛ وكنا ليس بحق [أن يقال] في العدم السابق؛ ممكن كونه قبل الوجود ولا كونه كذلك، اللهمّ إلّا إذا لم يكن الوجود هذا الوجود. فثبت أنّ الاعتبار في الإمكان والحاجة هو بالوجود ونفسه بالذات، وبالعدم نفسه بالتبم أ.

♦ [ص ٢٦١، س ه] قال: «وربما ظن ظان أن الفاعل والعلة إنما

١) هن: ـــوإن أخذ على الوجه... أنَّه بعد العدم. ٢) مطَّ؛ دا: مركباً.

٣) مط: ـ هن. ٤) مط: علته.

ه) مطادا: الوجود. ٦) ط: + لا ينفسه.

### بحتاج إليه ليكون للشيء وجود ...»:

### [في أنَّ المعلول كما يحتاج إلى العلة في حدوثه يحتاج إليه في بقائه ]

يريد بيان أنّ المفعول والمعلول كما يحتاج إلى الفاعل والعلة في حدوثه، كذا يحتاج إليه في بقائه. وهذه المسألة غير المسألة التي سبق ذكرها: فإنّ الكلام هناك كان في أنّ المحوج إلى العلة هل هو الحدوث أو الإمكان، أي المحتاج إلى العلة هل هو الوجود من جهة كونه بعد العدم أو من جهة كونه في نفسه ممكناً.

والكلام هاهنا في أنَّ تأثير الفاعل والحاجة إليه في حال حدوث الشيء الممكن أو في حال حدوثه وبقائه جميعاً، يعني أنَّ المترتب على العلة الصادر عنها هو نفس الوجود الممكن، حادثاً كان أو باقياً.

فجماعة من المتكلّمين ظنّوا أنّ الممكن إنّما يحتاج إلى الفاعل في حدوثه وليكون له وجود بعد العدم، فإذا حدث ووجد، فحصل له الاستغناء عن السبب: إذ الحاجة إلى الشيء إنّما هي في ما لا يحصل، لا في ما حصل ووجد، وإلّا لزم تحصيل الحاصل وإجاد الموجود وهو محال.

ولأجل هذا الظن المستنكر قالوا: لو جاز العدم على البارئ تعالى لما ضرّ عدمه وجود العالم. فيكون عند هؤلاء علل الأشياء منحصرة في علل الحدوث، وهي متقدمة لا محالة على المعلول لا مقارنة على رأيهم. وليس للممكن الباقي ولا المستعر كالنفوس الإنسانية علمة.

وهذا الظن ظنّ فاسد، لأنّ الوجود الذي بعد الحدوث لايخلو: إمّا أن يكون واجباً لذاته أو غير واجب لذاته. فإن كان واجباً فإمّا أن يكون وجوبه لماهيته لنفس تلك الماهية بمعنى أنّ المقتضى لوجوب الوجود نفس تلك الماهية،

١) دا، ط: المرتب.

٢) ش: إلى.

فاستحال عدمه، فكيف يكون حادثاً؛ وإمّا أن يكون وجوبه لها بشرط آخر غير الماهية، فذلك الشرط إمّا الحدوث، وإمّا صفة من الصفات، وإمّا شيء مباين لهما؛ فهذه ثلاثة احتمالات:

### والأوّل باطل لوجهين:

أحدهما: إنّ الحدوث نفسه غير واجب بذاته، والذي ليس بواجب لذاته امتنع أن يصير بسببه شيء آخر واجباً بذاته.

وثانيهما: إنّ الحدوث قد بطل حين البقاء، وبطلان الشرط يوجب بطلان المشروط به.

لا يقال: إنّ العلة كونه ممّا قد حصل له الحدوث لا نفس الحدوث، وهذا الكون لا يبطل ببطلان الحدوث.

لأنًا نقول: فحينئذ رجع هذا إلى الشق الثاني من الاحتمالات الثلاثة، وهـ و كون العلة صفة من الصفات <sup>(</sup>.

> ♦ [ص ٢٦٠.س ١٧] قال: «فنقول: هذه الصفات لاتخلو: إمّا أن تكون للماهية بما هي ماهية قد وجدت، فيجب أن يكون ما يلزمها يلزم الماهية ...»:

يريد إبطال الشق الثاني من الشقوق الثلاثة ليبقى الشق الأخير منها ـوهو أن يكون وجوبها بسبب شيء مباين ـحقاً ؛ فيكون الحادث حين البقاء بعد الحدوث غير واجب بذاته، بل بسبب منفصل، فبطل كونه مستغنياً عن العلة. وتقريره أنَّ هذه الصفات التي فرض كون الماهية بها واجبة بعد الحدوث

١) در شق از اعتمالات سه گانه در منفحهٔ بعد خواهد أمد

إمّا أن تكون لازمة للماهية بما هي هي لا من جهة الوجود، أو لا.

فعلى الأوّل يلزم أن يكون وجوب الوجود الذي ينتبعها ويلزمها لازماً للماهية أيضاً ؛ لأنّ لزوم الملزوم مستلزم للزوم اللازم وقد فرض كونها حادثة، هذا خلف.

وعلى الثاني ـ وهو كونها غير لازمة للماهية بما هي هي، بل من جهة وجودها الحادث فتكون هي حادثة مع حدوث الوجود ـ فالكلام في وجوب وجود تلك الصفات الموجبة لوجوب وجود الشيء بعد الحدوث كالكلام في أصل ذلك الوجوب؛ إذ الشيء ما لم يجب في نفسه لم يجب بسببه شيء آخر. وحينئذٍ إمّا أن يترتب صفات بلا نهاية كلّها حادثة، أو ينتهي إلى صفة تجب بشيء خارج. والقسم الأول مع كونه محالاً في نفسه يوجب كون تلك الصفات بأجمعها لحدوثها مفتقرة إلى علة خارجة؛ والقسم الثاني أيوجب كون الموجود الحادث الباقي إنما يبقى وجوده بعلة خارجة من ذاته. فثبت المطلوب بكل من الحادث الباقي إنما يبقى وجوده بعلة خارجة من ذاته. فثبت المطلوب بكل من الموبود القسمين والذي بقي وجوده بعلة كارجة من ذاته. فثبت المطلوب بكل من الموبود هذين القسمين والذي بقي من الأقسام الثلاثة استقامة وخُلفاً.

♦ [ص ٢٦٦، س ٦] قال: «على أنك قد علمت أنَّ الحدوث ليس معناه إلَّا ...»:

هذا وجه آخر لإثبات هذا المطلوب!.

اعلم أنّ هذين المطلبين متلازمان؛ أي كون العلة من الافتقار إلى العلة إن كان هو الإمكان كان الممكن مفتقراً إلى العلة في أيّ وقت كان، فالصادر عنها

١) مط: ــمم كرنه محالاً... والقسم الثاني. ٢) ط: لعلة.

٧) ط: يبقى. ٤) ط: المطلب.

ه) مط: \_ إلى العلة.

هو وجود الممكن حادثاً كان أو باقياً ؛ وإن كان المحوج إلى العلّة هو الحدوث لا الإمكان فلا يحتاج الباقي في بقائه إلى العلّة، فالصادر عنها هو الحدوث الوجود الحادث، لا بقاء الوجود أو الوجود الباقي. وكذا العكس؛ يعني أنَّ أثر الفاعل إن كان هو الوجود الحادث لا غير، فالمحوج إلى السبب هو الحدوث لا الإمكان؛ وإن كان أثره الصادر عنه م هو نفس الوجود مطلقاً، كان المحوج إليه هو الإمكان. فالشيخ جعل المطلب الأوّل حجة على الثاني بتوضيح برهانه وبيان مقدماته، وهو غنى عن الشرح.

### ♦ [ص ٣٦٣. س ٣] قال: «والفاعل الذي تسميه العامة فاعلاً فليس هو بالحقيقة علة من حيث يجعلونه فـاعلاً ...»:

الجمهور يظنّون أنّ «الفعل» أو «الإيجاد» أو «الصنع» عبارة عن تحصيل شيء بعد عدمه، أي إحداث الفاعل إيّاه بعد أن لم يكن؛ فزعموا أنّ الفاعل هو الذي من شرطه أن يتقدم على الفعل بالزمان ويكون في فاعليته مرّة غير فاعل بالضرورة؛ ولهذا جعلوا المفعول بعد وجوده مستغنياً عن الفاعل.

والشيخ ردّ عليهم بأنّ ذلك يوجب أن لايكون ما يسمّونه «فاعلاً» من الوجه الذي هو فاعل، فإنّ حيثية كونه فاعلاً هو إيجاده أبالفعل لمفعوله لا عدم إيجاده بالفعل له؛ فإذا ضمّ إلى حيثية كونه فاعلاً أمر لازم° مقابل تلك الحيثية فلم يكن الفاعل عندهم فاعلاً أصلاً. فإنّ

١) مط: \_ وجود الممكن حادثاً ... عنها هو. ٢) ط: + لا بقاء الوجود.

٣) دا: \_ عنه. ( 1 ) مط: اتحاده.

ه) دا،ط: +له.

الموصوف بصفة كالبياض مثلاً إذا شرط في مفهوم ذلك الاتصاف عدم الاتصاف عدم الاتصاف واعتبر في كونه أبيض عدم كونه أبيض، لم يكن ما فرض أبيض أبيض من الجهة التي هو بها أبيض. وذلك لأنّهم شرطوا في كون الشيء فاعلاً يستفاد منه الأثر أن يكون بالضرورة وقتاً ما غير فاعل، ثم لحقه إرادة أو جبر أو حالة أخرى من الحالات اللاحقة لم يكن أوّلاً، فحيننز يحصل منه الأثر. فالتحقيق أنّ ذاته مع تلك الحالة اللاحقة هي العلة بالفعل، وقبل ذلك اللحوق لم يكن فاعلاً إلّا بالقوة. فقد امتاز كونه فاعلاً بالفعل عن لا كونه فاعلاً بالفعل عندهم وأمّا عندهم فقد تقوّم كونه فاعلاً بالفعل بكونه علة بالفعل، فكان الفاعل عندهم مفهوماً متحصلاً من كونه علة بالفعل ما يعد لا كونه علة بالفعل أي بهذا المجموع المؤلف من العلية وعدمها السابق.

### ♦ [ص ٢٦٣.س ١٢] قال: «فيكون كلّ ما يسمّونه فاعلاً بلزم أن ...»:

يعني لمّا كانت الفاعلية عندهم عبارة عن كون الشيء مؤثراً في شيء بواسطة لحوق حالة غريبة طارئة عليه من إرادة أو قسر أو غيرهما، فكلّ فاعل عندهم منفعل؛ لأنّهم لا يجرّدون الفاعل في فاعليته عن طريان حالة أخرى وصفة خارجية عليه. والانفعال لا يعنى به إلّا كون الشيء متصفأ بصفة وجودية بعدما لم يكن؛ فكلّ فاعل يلزم أن يكون منفعلاً. بل نقول: إذا كان معنى الفاعلية نفس كون الشيء متصفاً بالإيجاد بعدما لم يكن وهو معنى الانفعال،

۱) مط: + په. ۲) ډا، مط، ط: + په.

٣) مط: \_بالقعل. ٤) دا، مط، ط: + لا.

ه) ط: \_إذا كان.

فكلّ فاعل عندهم منفعل من الجهة التي هو فاعل، وهذا محال. والأوّل أيضاً محال من الجهة التي هو فاعل، وهذا محال. والأوّل أيضاً محال من جهة الكلية والعموم، لا مطلقاً ؛ فإنّ من الجائز أن يكون بعض الفواعل منفعلات، فإنّ كلّ ما يفعل فعلاً بسبب انضمام إرادة أو حالة فهو فاعل من جهة ولا استحالة في ذلك.

# ◄ [ص ٣٦٣. س ١٣] قال: «فإذا ظهر أنّ وجود الماهية يتعلق بالغير من حيث هـ و وجود قلك العاهية ...»:

لمّا أبطل كون كلّ ما له ماهية إمكانية مستغنياً عن الفاعل في وقت من الأوقات، وأبطل أيضاً كون العدم السابق ممّا له مدخلية في تأثير العلّية، فصرّح بالمقصود، وهو كون وجود كلّ ماهية متعلقاً بالعلة من حيث كونه وجوداً لماهية ' ؛ لأنّ كلّ ذي ماهية فهو ممكن الوجود، وإمكان الوجود يقتضي احتياجه إلى العلة، لا عدمُه السابق. وذلك الإمكان من لوازم الماهية الذي لاينغك عنها أصلاً.

ف الماهية مادامت موجودة وجودها متعلق بالغير، فنفس الوجود الإمكاني متقوّم بغيره بالذات، سواء كان قديماً أو حادثاً باقياً أو فاسداً. فكونه بعد العدم وغيره من الصفات أحوال عارضة له لا دخل لشيء منها في الحاجة إلى المفيد. فالمعلول الدائم يحتاج أيضاً إلى ما يفيده الوجود دائماً مادام كونه مكناً موجوداً.

### فْصيل [الفِصيل الدَّاني]

### في · ما يذهب إليه أهل الحقّ من أنّ كلّ علّة فهي مع معلولها وتحقيق الكلام في العلّة الفاعلية

يريد في هذا الفصل إثبات ما ذهب إليه الحكماء المحققون ` من أنّ كلّ علة مقتضية فهى مع معلولها، وتحقيق فاعلية الفاعل.

اعلم أنّ الذي مرّ في الفصل السابق ـمن كون المقتضي للحاجة إلى العلة هو الإمكان لا الحدوث، وكون الأثر المترتب على الفاعل هو الوجود نفسه لا كونه حادثاً ـيكفي في إثبات هذا المطلب؛ لكن الغرض إزالة ما اشتبه على الجمهور في ذلك واختلط عندهم غير الفاعل بالفاعل.

♦ [ص ٢٦٤.س ٥] قال: «والذي يظنّ من أنّ الابن يبقى بعد الأب والبناء
 بعد البناء والسخونة تبقى بعد النار ...»:

١) الشفاء + حل ما يتشكُّك به على.

قد علمت أن كل علة مقتضية فهي مع معلولها، لكن كثيراً ما يقع الاشتباه من إهمال الحيثيات وعدم الفرق بين ما بالعرض وما بالذات. فما قيل أو لوحظ كون الفاعل متقدماً على المعلول فذلك ليس من حيث كونه فاعلاً، ولا الفاعل بما هو فاعل ممّا يجوز أن ينفك عنه فعله؛ بل ذاته باعتبار آخر وحيثية أخرى عير الحيثية التي بها فاعل قد يكون قبله. ومثل ذلك الفاعل لايكون فاعلاً بنفس ذاته، بل بانضمام أمر آخر؛ والفاعل الذي تكون فاعليته نفسَ ذاته أو الذي يكون فاعلاً محضاً من كل جهة فلا ينفك فعله عنه أصلاً من أي اعتبار أخذ.

فالفاعل الذي تكون فاعليته "زائدة عليه قد يكون فاعلاً بالذات وقد يكون فاعلاً بالذات وقد يكون فاعلاً بالعرض. والأوّل مثل الطبيب للعلاج. والثاني إمّا لأنّه مصحوب للفاعل الماذات كما يقال: «الكاتب يعالج»، فإنّ المعالج بالذات هو من حيث إنّه طبيب لا من حيث إنّه كاتب؛ وإمّا لأنّ معلوله بالذات أمر آخر يلزمه ما نسب إليه بالعرض كما يقال للسقمونيا: إنّه مبرد، للزوم التبريد الذي هو فعله بالذات من استفراغ الصفراء المستتبع لنقصان الحرارة أ.

ومن هذا القبيل كون الطبيب فاعلاً للصحة وكون مُزيل الدعامة علة لسقوط السقف، فإنَّ معطي الصحة مبدأ أرفع من الطبيب ومبدأ الانحدار الثقل الطبيعي للسقف.

فإذا تقرّر هذا، فاعلم أنّ من هذا القبيل نسبة الفاعلية إلى الأب في توليد الابن، وإلى البنّاء في عمل البناء، وإلى الزارع في تحصيل الزرع، وإلى النار في سخونة الحمل وغيره؛ فليس الأب علة للابن، ولا البنّاء فاعل البناء، ولا النار

۱) ملاور ۲) شن ــ قطه.

٣) مط: \_نفس ذاته أو الذي... تكون فاعليته. ٤) ش: \_الحرارة.

سبب الإحراق ' ؛ كما وقعت الإشارة إليه في الكتاب الإلهي بقوله تعالى: ﴿ أَفَرَ أَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ \* ءَأَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ ﴾ ` ويقوله: ﴿ أَفَرَ أَنْتُمْ مَا تَحْرُ ثُونَ \* ءَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزُّارِعُونَ ﴾ " وقوله: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تَـوُرؤنَ \* ءَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِئُونَ ﴾ ٤. فالله سيحانه أشار إلى وجه الخبط والاشتباه في نسبة الفعل إلى غير الفاعل الحقيقي الذي يبقى معده الفعل كالأب والزارع والمُورى للنار .. أي محصِّلها من الزند بضرب المقدحة عليه ـ. بأنَّ ما هو فعل هؤلاء الفاعلين ليس بالذات إلَّا ما هو من باب الحركات ونحوها فنسب إليه ° فعل الإمناء <sup>٦</sup> والحرث والإيراء، ولكل واحد منها نحو من الحركة لا غير، والحركة لا تنفكُ عن المتحرك. فما هو فعل الفاعل بالذات لا بنفكُ عنه، وما ينفكَ عنه ـكالولد والزرع · والسخونة ـلبس فعله بالذات، بل له فاعل آخر لا ينفكَ عنه فعله.

وكذا الأمثلة التي ذكرها الشبيخ من البينّاء والأب والنبار ليست عللاً بالحقيقة لا لقوام ما نسب إليها من الثواني المذكورة ولا لوجوده: أمّا البنّاء فحركات بده علة لحركات النُّبنات وأجزاء البيت مثلاً، وانتهاء حركاتها علة لانتهاء هذه الحركات، وانتهاء تلك الحركات علة لاجتماع المتحركات من اللبنات وغيرها على هيئة مخصوصة؛ وأمّا حفظ تلك الهبئة وإمساكها عن التفرق، فيقوة ممسكة أفادها الله^ الذي حمسك السماوات والأرض أن ترولا \* حقوته

> ٢) سورة رائعه، آية ٨٥ ر ٥٩. ١ ) ش (عامش)، دا: النار.

٣) سورة واقعه، آية ١٣ ر ١٤. ٤) سررة واقعه أمة ٧١ و ٧٢.

٦) دا: الإنماء. ٥) مط: إليهم.

٨) ط: + تعالى. ٧) ش: الزارع.

٩) التياس از أبة ١٤١ سررة ناطر: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُعْسِكُ السِّيمَةِ لِتِ وَ الزُّرْ ضَ أَنْ تَنَّ و لأ ﴾.

وقدرته. وهكذا قياس الأب في توليده، كما أوضحه الشيخ. وكذلك فعل النار إذا حصلت منها نار أخرى، فإنّها علّة بالذات لتسخين ما يجاوره كالماء بالإعداد؛ فإذا تكرر الإعداد والاستعداد، اشتدّت سخونة عنصر الماء فصارت الصورة المائية المقسورة بالنار فاعلة للسخونة الشديدة - كالطبيعة المصعدة للحجر إلى فوق بإعداد القاسر الرامي -؛ فإذا بلغت شدة التسخين إلى حدّ ما لايناسب الماء، بطل استعداد مادته لقبول الصورة المائية أو انحفاظها بالفعل فانقلبت ناراً بإفاضة المبدأ الفعال الصورة النارية عليها؛ فليست النّار الأولى علّة النار الثانية، بل المبدأ الذي يكسو العناصر 'صورها بإذن الله وتقديره.

فكل فاعل بالذات مع فعله، وكل علّة مع معلولها؛ إلّا أنّ بعض الأفاعيل والمعاليل ممّا تسبقه مقدمات هي إمّا علل بالعرض أو مُعينات أو مفتقرة <sup>\*</sup>هي إلى معينات، فالتي هي علة بالذات يجب أن يعتقد أنّها باقية مع معلولها.

فالعلة بالذات في بقاء هيكل البناء وشكله هو الاجتماع مع اليبوسة، وعلتهما طبيعة المجتمعات المثبتة لها على التأليف، وعلة تلك الطبيعة المبدأ المفارق العقلي الفاعل للطبائع العنصرية البسيطة والمركبة على حسب استعدادات موادها القابلية.

وأمًا العلة بالذات القريبة لحصول الولد، هي اقتران صورته بمادته؛ وهما السببان الصوري والمادي، والسبب الفاعلي لهما هو ذلك المبدأ المفارق.

وأمّا علة حدوث النار، فهي أيضاً المفارق الواهب للـمـور مـع حـصـول استعداد المادة لها بزوال الاستعداد لضدها.

فإذن، كل علَّة بالذات مع معلولها، وبالعكس. وممَّا يؤيِّد هذا المطلب مـا

١) معا: ــ العناصر. ٢) دا: مقتصرة.

قاله المعلم الأول للفلاسفة ١.

# ♦ [من ٢٦٥، س ٦] قال: «وإذا قضينا فيما يتصل به كلامنا بأنّ العلل متاهية، فإنّما نشير إلى هذه العلة ٢ ...»:

#### [في بيان ارتباط الحادث بالقديم]

يعني لمّا ظهر لك أنّ العلل قد تكون بالذات وقد تكون بالعرض، فليس لأحد أن يقول: إنّ القوم ذكروا في بيان ارتباط الحادث بالقديم أن لابد هناك من أسباب متعاقبة غير مسجتمعة ولا متناهية تكون لا متناهية في أزمنة غير متناهية ؛ وذلك ينافي قولكم °: كل علّة مع معلولها، وينافي أيضاً ما قضيتم بأنّ العلل لابد أن تكون متناهية.

وذلك لأنّا إذا قضينا وفق ما ذكره الحكماء فيما يتصل به كلامنا في هذا العلم أنّ العلل متناهية، فإنّما أردنا بها العلل الذاتية دون ما يكون بالعرض؛ وإذا قالوا أو قلنا: إنّ أسباب الحوادث غير متناهية، فإنّما نريد به الأسباب التي هي علل بالعرض. ونحن معاشر الحكماء لا نمنع أن يكون في الوجود علل مُعينة وأسباب مُعدّة ذاهبة إلى لا نهاية، بعضها قبل وبعضها بعد؛ بل ذلك ممّا هو واجب بالضرورة في ارتباط الحادث بالقديم. وذلك لأنّ كل حادث لابدّ من أن يجب وجوده بعدما لم يجب، فلابدّ له أيضاً من علة حادثة، فهي أيضاً لحدوثها

١) ش (هامش): وفي نسخة الأصل كان بقدر سطر بياض، در نسخة عطه نيز به اندازة نصف سطر سفيد است.

٣) ش،دا: ـ لا.

٢) الشفاء العلل.

ه) دا، مط: + بأنَّ /ط: + فإنَّ.

٤) به: ــ في أزمنة غير منتاهية.

٧) ط: ذائبة.

٦) مط: العلل.

وجب وجودها بعدما لم يجب؛ وكذا الكلام في علة العلة. فلابدّ من الأمور الجزئية الحادثة من أسباب متقدمة ' تنضمّ إلى العلل الثابتة الموجودة بالفعل بها تصير عللاً موجبة بالفعل. وتلك الأسباب وجب أن تكون غير متناهية.

فكما لل يجب أن تكون في الوجود سلسلة متناهية مجتمعة من العلل والمعلولات الثابتة الذاتية، كذلك يجب أن تكون فيه سلسلة غير متناهية متعاقبة من العلل والمعلولات الحادثة العرضية. فهناك سلسلتان: إحداهما ذاتية طولية، والأخرى عرضية عرضية؛ فالمبدع سبحانه ربط الصادث بالحادث والثابت بالثابت.

وقوله ": «ولذلك لا تقف فيها سؤال 'لِمَ 'البتّة» يعني أنّ السؤال إذا وقع في لمية حدوث كل حادث من جهة أسبابه المعدّة فلابدّ أن لاينقطع؛ بخلاف ما إذا كان السؤال عن "أسبابه الذاتية، فإنّه ينتهي إلى ما لا لمية له وهو واجب الوجود.

> ♦ [من ١٢٥، س ١٦] قال: «ولكن الإشكال هاهنا في شيء وهو أنّ هذه التي بلا نهاية لايخلو: إمّا أن يوجد كل ولحد منها آناً ...»:

[إشكال في ارتباط الحادث بالقديم]

هذه من الإشكالات الصعبة في ارتباط الحادث بالقديم. تقريره: إنّ هذه الأسباب العرضية المتسلسلة بلا نهاية: إمّا أن يقع كل منها في آن واحد، فيلزم

٢) ط: وكما.

<sup>\)</sup> ط: معدة.

٣) بليات الشفاء ص ١٦٥، س ١١. ٤) ش: أسباب.

ه) دارمطرط:من.

تشافع الآنات وتلاحق الدفعيات من غير أن يقع بينها زمان، وهو محال كما مرّ في مباحث إبطال تركّب الجسم من الأجزاء الفردة ونفي تركّب الزمان والحركة من الآنات والآنيّات؛ وإمّا أن يبقى زماناً، فيكون إيجاب كل منها لمعلوله في جميع ذلك الزمان لا في طرفه، وذلك الموجب لإيجاب يكون معه في ذلك الزمان، وكنا الموجب لإيجاب موجبه، وهكذا، فيحصل منها سلسلة من علل غير متناهية مجتمعة معاً في زمان واحد، وهذا النحو من التسلسل في العلل هو الذي حكم بامتناعه. ثمّ مع كونه مستحيلاً لم يقع به الارتباط المطلوب، إذ المجموع منها أيضاً حادث لابدً لها من علّة لحدوثها؛ ولا علّة خارجة عنها، فيلزم وجود حادث بلا علّة موجبة بالفعل.

وما أجاب به الشيخ وغيره عن هذا الإشكال هو أنّ الحركة شيء بقاؤه ليس بقاء مستمراً على حالة واحدة، بل هو في نفس بقائه الاستمراري متغير؛ فلو لا وجود الحركة لكان الإشكال وارداً غير مندفع. لكن الحركة لمّا كان تجدّدها وتغيّرها ليس تغيّرها من حالة إلى حالة تغيّراً من آن إلى آن يليه، بل ما من حالة آنية تغرض إلّا وبينها وبين حالة آنية أخرى مغروضة حالاتٌ كثيرة مغروضة على النعت المذكور، وبالجملة، ليست حالاتها المتجددة في آنات منتالية متشافعة، بل كلهاشيء واحد متصل على نعت التجدّد والانقضاء؛ فالعلة المقتضية للحادث ليست موجبة له لذاتها، بل لكونه على نسبة ما ووضع ما بسبب الحركة. فالحركة إمّا علة الحدوث أو جزؤها أو شرطها، فتكون علّة الحوادث بما هي علّة لها أمراً متغيراً غير شابتة الذات على حالة واحدة، ولا باطلة الوجود من كل وجه، ولا دفعية الوجود، ولا أيضاً متفاصلة الوجود

٢) مط: \_أو جزؤها ... الحوادث.

متتالية. ومنشأ كونها على هذه الصفة هو الحركة، فبالضرورة الحركة هي السبب الحافظ لنظام علل الحوادث أو شرطها أو شريكها. وبها تنحل هذا الإشكال وما يجرى مجراه.

واعلم أنّ الكلام عائد في أصل صدور الصركة من العلل الشابئة التي بسببها أو بشركتها يصبح صدور الحوادث المتجددة عن تلك العلل، فإنّ صدور الحركة عنها يستلزم صدور المتغير عن الثابت.

والجواب بأنّها أمر مستمر الذات متجددة النسب، فبحسب استمرار ذاتها صحّ صدورها عن الثابت، ومن جهة تجدد نسبها صحّ صدور الحوادث عنها أو باشتراطها أو باشتراكها، غير مُجدٍ؛ إذ الكلام عائد إلى لزوم جهة تـجددها من جهة ثباتها.

واعلم أنَّ أجود مَا قيل في هـذا البـاب وأقـربه إلى الصـواب هـو مـا قـال بعضهم':

إنّ الحوادث بأسرها مستندة إلى حركة دائمة تدورية، ولا يفتقر هذه الحركة إلى علّة حادثة؛ فهي من جهة شباتها وعدم انقطاعها تستند إلى علّة شابتة، ومن حيث حدوثها كانت تستند إليها الحوادث.

١) قائل مشخص نشد ملاصدرا اين عبارت را در فسطّر، ج ٢٠هي ١٢٨ وينين نقل كريدة است: عراقدي عن أسدً الأقوال الواردة منهم وأقرب من العمواب هو قول من قال».
 ٢) ط: - دائمة.

٣) ط: \_ تستند إلى... كانت. ٤ ) دا، مط: مستندة.

ه) خسفار: ولا يفتقر هذه الحركة إلى علة حادثة لكوفها ليس لها بدء زماني. فهي دائمة باعتبار وبه استثنت إلى علة قديمة، وحادثة باعتبار وبه كانت مستئد العوادث. (جهن عبارت متقول در غسط براى بيان موضوع روشتتر است از آن نظرشد.)

فإن ستلنا عن كيفية استغناء اعتبارها الحادث عن حدوث علم مع أنّا حكمنا كلياً \(' وإنّ كل حادث فلّه علة حادثة».

قلنا: العراد بالحادث الذي هو موضوع هذه القضية الكلية هو الشيء الذي عرض لماهيته الحدوث من حيث [هي] أمع معروضة له، والحركة ليست كذلك، بل هي حادثة لذاتها بمعنى أن ماهيتها الحدوث والتجدد: فإذا كان ذلك الحدوث والتجدد ذاتيا لشيء، لم يكن مفتقراً إلى أن تكون علته حادثة. ونحن إذا راجعنا عقولنا ألم نجدها جازمة بوجوب حدوث العلة إلا للمعلول الذي يستجدد: وأشا المعلول الذي هو نفس ماهية التجدد والتغير، يستجدد: وأشا المعلول الذي هو نفس ماهية التجدد والتغير، كالحركة ألصادثة بعد أن لم تكن، بخلاف المتصلة الدورية الدائمة. وحدوث العلة التي يفتقر أليه المعلول الحادث لايلزم أن يكون حدوثاً زائداً، وإلا لم يصح إسناد أن الحوادث إلى الحركة الدائمة الدائمة الدورية الدائمة الدورية الدائمة الدورة الدائمة التي يفتقر أليه المعلول الحادث المنافرة الدورية الدائمة الذي الدورة الدائمة الذي المنافرة الدورة الدائمة الذي المنافرة الدورة الدائمة الذي الدورة الدورة الدائمة الذي الدورة الد

فالحاصل: إنّ كل واحد من التغيرات ينتهي إلى شيء ماهيته

١) اسفار: حكمنا حكماً كلياً. ٢) مط: هي.

٤) به نقل از أسطار. ٥) معا: علة.

٦) اسطار: رجعنا إلى عقولنا. ٧) اسطار: نمكم.

٨) ش: كان العركة.
 ٩) اسطار: -الدورية.

۱۰) دا: مفتقر. ۱۱ ش، مط، ط: استناد.

١٢) مط: -إلى الحركة الدائمة.

٣) اسطار: موضوح هذه القضية هو الماهية التي عرض لها الحدوث (از ابن اختلاف نقل مطوم ميشود ملاصدرا يا از مافظه عبارات را نقل كرده است و يا جندان مقيد به نقل عين عبارت ديگران نبوده و در آنها تصرف ميكرده است.)

هي نفس التغير والانقضاء؛ فلدوام الحدوث والتجدد لم تكن علتها حادثة، ولكونها نفس التغير والحدوث صبح أن تكون علّة للمتغيرات. والماهية التي هي التغيّر والحدوث هي الحركة؛ ولهذا عرّفها قرم ' بأنّها هيئة يمتنع ثباتها لذاتها. (انتهى ،)

وهذا أجود ما قيل في هذا المقام وبه يندفع كثير من الإشكالات.

أقول: ولكنّه غير وافي بتحقيق الارتباط بين الحادث والقديم لما فيه من الخلل بعدُ من وجوه:

الأوّل: إنّ الحركة أمر نسبي ليس لها بالذات حدوث ولا قدم إلّا بتبعية ما أضيفت هي إليه، معناها - كما عرّفها المحقّقون به - هو خروج الشيء من القرة إلى الفعل يسيراً وشيئاً فشيئاً أو لا دفعة. فبالحقيقة الحادث التدريجي والخارج من القوة إلى الفعل هو وجود قسم من المقولة التي فيها الحركة؛ وأمّا نفس الحركة، فهي أمر عقلي نسبي هو تجدد المتجدد وحدوث الحادث بما هـو حادث لا تدريجي.

الثاني: إنّ الحركة لكونها أمراً بالقوة لايمكن تقدّمها بالذات على وجود حادث، سواء كانت علة أو جزء علة؛ لأنّ الحادث موجود بالفعل، والكلام في العلة الموجبة له، والعلة الموجبة للشيء يجب أن تكون موجودة معه بالزمان متقدمة عليه بالطبع، ولا محالة وجودها أقرى من وجودها معلولها.

الثالث: إنَّ كلام هذا القائل يدلُّ على كون الصركة الدورية دائمة الذات

١) به احتمال قوى مقصود شيخ المدوان سهورودى است كه در المطابع والمسالوسات (مجموعه اول مستلات طبيخ الشراق مى ١٧٧).
 كانته است: «و كل هيئة إشا أن يتصور ثباتها أو لايتصور ثباتها فإن لم يتصور ثباتها فهى الحركة» و نيز در الأولح
 المعلمية (سه وسلة از طبيخ المواق، قاره ١٧، من ١١) كانت است: «الحركة هيئة لايتصور ثباتها».

٢) مط: - العادث التدريجي والخارج... حادث.

باعتبار، وبذلك الاعتبار يستند إلى العلة القديمة. وهذا ليس بـصـحيح؛ إذ الأُمـر التجددي البحت ليس له بقاء وجود 'أصلاً، فضلاً عن كونه قديماً. وأمّا الماهية الكلية له فهي غير مجعولة ولا جاعلة، فلا عبرة باستمرارها.

الرابع: إنّا قد برهنا في كتبنا على أنّ جوهر الفلك بصورته الطبيعية "غير باقي بشخصه، وكذا غيره من الأجسام الطبيعية؛ وعلة الحركة الذاتية -أعني القريبة -وكذا موضوعها عنير باقي ولا قديم؛ فقوله: «علتها قديمة» غير صحيح، وكذا قوله: «إنّها غير مفتقرة إلى علة حادثة» ليس بمستقيم.

فالحق الحقيق بالإذعان والتصديق في هذا المطلوب "-الذي حارت فيه عقول الدهماء وخرست في بيانه ألسن الفصحاء حا ألهمني الله به وأوتينا من الحكمة بفضل ربّي؛ هو أنّ الأمر المتجدد الذات والهوية هو نحو وجود الطبيعة الجسمانية التي لها حقيقة عقلية عندالله وصورة مفارقة في العالم الربوبي، ولها هوية الصالية تدريجية في الهيولي التي هي محض القوة والاستعداد. ولنا على تجدد الطبيعة المادية السارية بأشخاصها في جميع الأجرام والمواد براهين كثيرة.

وهذه الطبيعة وإن لم تكن ماهيتها ماهية الحدوث، لكن نحو وجودها هو التجدد والحدوث؛ فقد يكون للوجود نعت وصفة لايكون للماهية، كما في الأشدّ والأضعف؛ فإنّ الذي يقبلهما لا يقبلهما بحسب الماهية، بل بحسب الوجود. فكذلك بعض الموجودات تدريجية الهوية بذواتها لا بصفات عارضة لهوباتها،

٢) ط: جعل العلل.

۱) دا،ط: وجودي. ۲) مط،ط: +الوشنعية.

٤) ش، دا: \_ بشخصه ركذا غيره... كذا موضوعها.

ه) ك: المطلب.

وإن كانت زائدة لماهياتها في العقل بحسب التحليل. فمثل هذا الوجود لقصور. هويته عن قبول الدوام الشخصى ' لايكون إلّا متدرج الحصول.

لست أقول: إنّ ماهيته تقتضي التجدد والانقضاء مع قطع النظر عن وجودها حتى يرد الإشكال بأنّا قد نتصور طبيعة من هذه الطبائع بماهياتها و لا يخطر ببالنا التجدد والحدوث، فكيف يكون من الصفات الذاتية لها؟ بل ذلك الإشكال مبني على الاشتباه بين ماهية الشيء ونحو وجوده. وقد ذكرنا مراراً أنّ حقيقة الوجود لا يحصل في الذهن لأنّه متشخص للذاته، وكل ما يحصل في الذهن يقبل العموم والاشتراك؛ فلو حصل الوجود فيه لكان الجزئي كلياً، والخارج ذهناً، وهو ممتنع. وسنعود إلى إيضاع هذه المسألة وإشباع القول فيها عند عود الشيخ إلى إيضاح ما ذكره هاهنا فيما سيأتي أشفى وأشبع مما ذكر.

### ♦ [ص ٢٦٦. س ه ] قال: «فقد بان و صبح الله أن العلل الذائية للشيء التي بها وجود ...»:

يعني قد صع وتبيّن أنّ العلل على ضربين: أحدهما الذاتية، والأخرى غير الذاتية التامة، سواء كانت عرضية أو ذاتية غير تامة ولا قريبة. فالضرب الأوّل منها حيث يجب به وذات المعلول لايتقدم عليه بالزمان، فاستحال كونها متسلسلة إلى غير نهاية النهوض البراهين على بطلانه. وأمّا الثاني فحيث يجوز

۱) معلا: لشخص. ۲) با: پتشخص.

٣) الشفاء ورضح (باررق: وصح). ٤) ط: إحداهما.

ه) ش: بها. ٦) دا: النهاية.

تقدمها 'على المعلول وبقاؤه 'بدونها، لا يمتنع ذهاب سلسلتها إلى لا نهاية '، بل يجب ذهابها كذلك؛ لأنّ كل حادث يحتاج إلى مادة واستعداد سابق، وكذا الكلام في حدوث استعداده واستعداده إلى غير نهاية.

♦ [ص ٢٦٦.س ٩] قال: «وإذا ً قد تقرّر هذا فإذا كان شيء من الأشياء لذاته سبباً لوجود شيء آخر دائماً " كان سبباً له دائماً ...»:

لمًا ثبت وتقرّر أنّ الممكن لإمكانه مفتقر إلى العلة، وأنّ أشر العلة هو الوجود نفسه لا الحدوث الزماني، وأنّ العلة المقتضية له بالذات هي السبب الذي يكون معه مادام وجوده، فنقول:

إنّ الذي هو بالذات سبب لشيء ـ سواء كان دائم الوجود أو غير دائم الوجود أو غير دائم الوجود ـ فهو سبب له دائماً مادامت ذاته موجودة. فإن كان شيء من الأشياء الذي هو سبب لذاته لوجود شيء أمراً دائم الوجود غير منقطع أزلاً وأبداً، كان معلوله أيضاً دائماً غير منقطع. ومثل هذا السبب من العلل الذاتية أولى بمفهوم العلّية واسمها، لأنّه أزال عن ماهية الشيء مطلق العدم وأفاده الوجود الدائم؛ فهو «المبدع» عند الحكماء، وإفادته الوجود تسمّى عندهم «إبداعاً»، كما أنّ إفادة الوجود بعد العدم تسمّى «تكويناً».

ف«الإبداع» هو تأييس الشيء بعد ليس مطلق -أي إيجاده بعد عدم مطلق،

١) ط: تقديمها. ٢) ش: بقائه.

٣) ش: \_ وأمَّا الثاني... لا نهاية. ٤ ) الشطاه: إذ.

ه) ش،دا: ــداشاً. ۲) ط: بعبته.

أي عدم البوجه من الوجوه - بعدية ذاتية، لا بعد عدم صريح خارجي بعدية زمانية. فالمبدّعات ليست لها بحسب إمكانها الذاتي أعدام خارجية؛ بخلاف المكرّنات، حيث لها أعدام خارجية قبل كونها، وربما كانت بعد كونها أيضاً. فالمبدّع لم يكن له عدم في نفس الأمر، بل بحيثية من الحيثيات ومرتبة من المراتب؛ والذي "له في الواقع هو الوجود لا غير، لأنّه أوسع من تلك المرتبة. فتأكل "!

#### [شبهة ودفاع]

فإنّ هاهنا شبهة مشهورة تندفع به؛ وهي أنّ إمكان العدم للمعلول الأوّل مع امتناعه على الواجب ينافي التلازم بينهما، إذ إمكان اللازم يقتضي إمكان الملزوم، فيلزم إمكان الواجب وهو محال.

ولا يُجدي ما ذكره بعض المتأخرين بأنّ الذي يلزم حينئذٍ إمكانه بالقياس إلى الغير، وذلك لاينافي الوجوب الذاتي؛ إنّما المنافي له الإمكان الذاتي، لأنّ الإمكان الذي هو بالقياس إلى الغير إنّما يتحقق بين أشياء لاتكون بينها علاقة العلّية والمعلولية، والواجب ومعلوله الأوّل بينهما علاقة ذاتية وكذا بين نقضيهما.

فالحق أن يقال: إنّ للمعلول وجوداً وماهية؛ فالذي منه متصف بالإمكان هو ماهيته وهي مما لا علاقة لها لذاتها مع الواجب ولا لزوم، والذي منه متصف باللزوم هو الوجود وهو واجب بوجوب سببه الذاتى؛ ولا إمكان له من هذه

١) ط: \_أي عدم. ٢) ش، ط، مط: لها.

٣) ش: -اللاي، ٤) ط: ـله.

ه) دا، مط، ط: +قبه.

الجهة، بل من جهة الماهية؛ فبالحقيقة الممكن غير لازم، واللازم غير ممكن.

♦ [ص ٢٦٦.س ١٣] قال: ﴿ وَإِنَّ لَلْمُعَلُولُ فِي نَفْسُهُ أَنْ يِكُونُ لِيسٌ وَالذِي يَكُونَ
 ويكون له عن علته ( 'أيس ' والذي يكون للشيء في نفسه أقدم عند الذهن ...»:

لمّا ذكر أنّ «الإبداع» هو تأييس الشيء بعد ليس مطلق، أراد أن يبيّن كيفية هذه البعدية التي يقال لها «الحدوث الذاتي» بأنّ المعلول له في حدّ نفسه \_أي ماهيته \_أن ليس له وجود، وله عن علته الموجبة أن يكون له وجود؛ والذي للشيء في نفسه أقدم من الذي له عن غيره عند الذهن تقدماً بالذات لا بالزمان؛ فكل ممكن أيس بعد ليس، أي موجود بعد عدم بعدية بالذات لا وهذا الحكم شامل لجميع الممكنات الموجودة؛ فإن كانت ممّا يكفي إمكانها الذاتي لصدورها عن العلة فليس لها إلّا الحدوث الذاتي، أي التأخر عن العدم الذاتي فقط؛ وإن لم يكف ظها مع الحدوث الذاتي حدوث بمعنى آخر، وهو سبق العدم عليها بالزمان ".

واعلم أنَّ هاهنا إشكالاً من وجهين:

أحدهما: إنّ الماهية تابعة للوجود كما حقّق مراراً! فالفاعل لو لم يفد شيئاً لم يكن ماهية أصلاً، والصادر من الفاعل ليس إلّا الوجود، فالماهية تبع له كما استقرّ عليه رأي المشائين سيّما الشيخ وأتباعه. فإذا كان الأمر كذلك، فما معنى لتقدم حال الماهية على حال الوجود؟

١) الشفاء +أن يكون.

٢) ط: ـ لا بالزمان فكل.. بعدية بالذات

٣) ط: ـ عليها بالزمان.

والجواب: إنّ ماهية الشيء وإن كانت تابعة لوجوده في الواقع على المعنى المحقق عندهم، لكن للعقل أن يلاحظها في نفسها و تعتبر لها أحوالاً. فإذا لوحظت الماهية في نفسها، يحكم عليها بتقدّمها لذاتها على كل ما هو خارج عنها؛ فأوّل حالاتها الإمكان، وبعده الحاجة إلى العلة في الوجود أو العدم، وبعدها مرتبة وجوبها بإيجاب العلة إيّاها، ثمّ وجودها؛ فلها مراتب سابقة على الوجود. وجميع هذه الحالات إنّما يكون إذا كان المنظور إليه هي الماهية، لا نفس الوجود فالوجود هو الأصل في الواقع، وله التقدم فيه على الماهية؛ والماهية هي الأصل في اعتبار الذهن، ولها التقدم فيه أعلى الوجود.

وثانيهما: إنّ ماهية المعلول ليس لها في نفسها أن تكون معدومة، وإلّا لكانت ممتنعة لا ممكنة؛ كما ليس لها في نفسها أن تكون موجودة وإلّا لكانت واجبة لا ممكنة، ضرورة احتياج الممكن في كلا الطرفين ـ الوجود والعدم ـ إلى العلة.

وذكر بعض المتأخرين له وجهاً آخر وهو: «إنّ وجود المعلول لمّا كان متأخّراً عن وجود العلة، فلا يكون له في مرتبة وجود العلة إلّا العدم، وإلّا لم يكن وجوده متأخراً عنها».

ثمّ قال:

إِنّه يرد عليه مثل ما مرّ، فإنّ تخلّف وجود المعلول عن وجود العلة إنّما يقتضي أن لايكون له في مرتبة وجود العلة الوجودُ، لا أن

١) ط: -على الماهية ر... التقدم فيه.

٢) به لحشال قرى مقسود از هبعض المنأخرين، ملا جلال النين دراتي است در حاشيه قديم خود بر شهريد

٢) ط: -لقاكان متأخراً.

يكون له في تلك المرتبة العدمُ.

فإن قلت: إذا لم يكن له في تلك المرتبة الوجودُ كان له فيها ` العدم، وإلّا لزم ` الواسطة. وأيضاً لا معنى للعدم إلّا سلب الوجود، فإذا ثبت أن ليس له الوجود في تلك المرتبة ثبت أنّه معدوم فيها.

قلت: نقيض وجوده في تلك المرتبة سلب وجوده فيها على طريق نفي المقيد، لا سلب وجوده المتصف ذلك السلب بكونه في تلك المرتبة -أعني النفي المقيد. فلا يلزم من انتفاء الأوّل تحقق الثاني، لجواز أن لايكون اتصافه بالوجود ولا اتصافه بالعدم في تلك المرتبة؛ كما في الأمور التي ليست بينهما علاقة العلّية والمعلولية، فإنّه ليس وجود بعضها ولا عدمه متأخراً عن وجود الآخر ولا متقدماً عليه.

لا يقال: كما أنّ المتأخر بالزمان متصف بالعدم في آن وجود المتقدم، فليكن المتأخر بالرتبة ° متصفاً بالعدم في مرتبة وجود المتقدم، فليكن المتأخر بالرتبة متصفاً بالعدم في مرتبة وجود المتقدم.

لأنّا نقول: سلب الوجود في زمان يستلزم الاتصاف بالعدم في ذلك الزمان، وإلّا لزم خلوّه في ذلك الزمان عن طرفي النقيض وهو محال. أمّا سلب الوجود عنه في مرتبة معينة، ضلا يستلزم

١) ط: - الوجود كان له فيها. ٢) مط: يلزم.

٣) مط: السبب. ٤) مط: فإنّ

ه) ط: بالزمان. ٦) ط: آن.

اتصافه بالعدم أفي تلك المرتبة على أن تكون المرتبة ظرفاً للاتصاف؛ فإنّ خلق المرتبة عن النقيضين بمعنى أنّه ليس شيء منهما في تلك المرتبة غير محال كما مرّ. وقد تلخّص من هذا أنّ الممكن ليس له في المرتبة السابقة إلّا إمكان الوجود والعدم، فله في هذه المرتبة العدم بحسب الإمكان؛ فإن اكتفى بالحدوث الذاتي هذا المعنى تمّ، وإلّا فلا. (انتهى ما ذكره.)

أقول: أمّا وجه ما ذكره الشيخ من ليسية الممكن بحسب الماهية أم فهو أنّ ماهية الممكن وإن لم يخلو عن أحد طرفي الوجود والعدم، لكنّها بحسب ذاتها واعتبار نفسها بحيث يتجرّد عن الوجودات كلّها؛ فلها السلب التحصيلي عن كل ما سئلت ولو بطرفي النقيض، على الوجه الذي ذكره الشيخ سابقاً. وهذا السلب لها عن كل شيء هو غير نفسها وإن كان من حيث ثبوته لها نحواً من أنحاء الوجود متقدماً على سائر الاتصافات الوجودية والعدمية، لكنّه غير ملحوظ من حيث الثبوت، بل من حيث المفهوم والمعنى؛ فلا يستدعي ثبوت الموضوع قبله، لأنّ هذا الثبوت بعينه من أفراد السلب لأنّه عين سلب الأشياء عنها في تلك المرتبة؛ فلتقدّمه على سائر الأشياء صبح عروض الوجود وغيره لها، ولكونه أيضاً نحواً من الوجود -وإن كان وجود السلب حصح تقدّمها بالوجود على سائر الصفات الذي هو شرط الاتصاف بها، كما علمت من قاعدة الفرعية المشهورة.

١) مط: ..في ذلك الزمان وإلَّا لزم... اتصافه بالعدم.

۲) دا: من. ۲) مط: ــ إمكان.

٤) ش: ــ الماهية. ٥ ) ط: الاتصاف.

٦) ط: فليقدِّمه.

فإذن، ثبت قول الشيخ إنَّ المعلول له في نفسه أن يكون اليس، أي له ليسية الوجود وغيره من الصفات من حيث اعتبار ذاته بذاته في ملاحظة العقل مجرداً عن غيره في هذه الملاحظة؛ بخلاف الممتنم، فإنّ ماهيته تقتضي العدم في الواقع من كل وجه، لا من جهة اعتبار ذاته من حيث ذاته فقط <sup>7</sup> حتى يكون مع اتصافه بالوجود في الواقع مجرداً عنه باعتبار ذاته. فكل ممكن مجردٌ من حيث ذاته عن هذا الوجود الذي تلبست به عن الواقع؛ فاعلم هذا".

وأمًا الوجه ألذي ذكره هذا الفاضل من كون المعلول معدوماً في مرتبة العلة، فغير صحيح؛ إذ العلة الموجبة للشيء هي منبع وجوده ومُعطى كماله، فكيف يكون عادماً له؟! نعم، وجود المعلول لمّا كان^متضمّناً لأصل الوجود مع قصور عن الكمال ونقص عن التمام، فالذي يسلب عن العلة هو النقص الذي هو أمر عدمى؛ فعدم هذا العدم يستلزم الوجود الأكيد الشديد.

فعلى هذا الوجه صبحُ التأخُّر واندفع الإيراد الذي ذكره، لأنَّ سلب السلوب والأعدام صادق على الموجود المتأكد الوجود. ومع ذلك لم يلزم تقدم سلب المعلول على وجوده من هذا الوجه؛ إذ لا يصبح أن يقال: إنَّ للمعلول عدماً مطلقاً في مرتبة وجود علته، وصبح أن يقال: له عدم مطلق في مرتبة ماهيته على ما مرّ في الوجه الأوّل.

وأمّا الذي أفاده من جواز ارتفاع المتناقضين بالسلب والإيجاب، فليس

٧) ط:وكل،

٧) مط: ـ من حبث ذاته فقط.

۱) ش، مط: \_ یکون.

٤) دا: ليمنت (بجاي وتلبست به: هامش: تلبست به).

٥) ش (ماش): فعلى هذا لا ساجة للعدول عن قاعدة الفرعية المبرهن عليها إلى قاعدة الاستلزام كما ضعله هـذا ٦) ط: - الوجه. الفاضل في حراشيه القديمة. منه.

٧) دا (هامش): القائل.

٨) ط: لمّا كان وجود المعلول.

الأمر كما ذكره. نعم، يمكن سلب كلا المتقابلين بهما \ \_كالكاتب واللّا كاتب \_عن ذات الموضوع؛ إذ ليس نقيض قولنا: «الإنسان كاتب» قولنا: «الإنسان ليس بكاتب»، بل \ نقيضه هو قولنا: «ليس الإنسان بكاتب». وكذا \ هاهنا إذا كذب كون الإنسان في مرتبة ذاته موجوداً، صدق سلب كونه في تلك المرتبة موجوداً: فلم يلزم ارتفاع النقيضين أصلاً، لا في الواقع ولا في مرتبة من مراتبه.

فقوله أ: «نقيض وجوده في تلك المرتبة سلب وجوده عنها "...» وإن كان مسلّماً، لكن لايلزم منه ارتفاع النقيضين ولا خلق المرتبة عنهما ـ كما زعمه ـ: فإنّه إذا كانت المرتبة مسلوباً عنها الوجود، فصدقُ القول بسلبه عنها على وجه فإنّه إذا كانت المرتبة مسلوباً عنها الوجود، فصدقُ القول بسلبه عنها على وجه التحصيل لا العدول؛ فكان أحد النقيضين حقاً والآخر كاذباً. ولهذا قبال الشيخ: فإذا سئل عنها بطرفي النقيضين، لم يكن الجواب إلّا السلب عن كل شيء في تلك فإذا سئل عنها بطرفي النقيض وجود الشيء في تلك المرتبة، فإذا سلب الوجود عنها صدق النقيض عليها. وليس نقيض قولنا: «الماهية في تلك المرتبة موجودة» قولنا: «الماهية فيها موجودة"»؛ فهذا السلب صادق في تلك المرتبة، وهي مصداق هذا السلب التحصيلي لسائر الشياء التي ليست ذاتها ولا ذاتيّها، فلم يلزم ارتفاع النقيضين ولا خلق المرتبة عن شبوت الوجود وشبوت عدمه، والعدم "نقيض عنهما. نعم، تخلو المرتبة عن شبوت الوجود وشبوت عدمه، والعدم المقيض الوجود بالحمل المواطئي كما في المفردات، وليس نقيضه بالحمل الاشتقاقي

١) دا: لها. ٢) ط: +الإنسان كاتب.

٣) دا، مط، ط: فكذا. ٤) يعني اول بعضي از متأخرين.

ه) دا، مط: فيها. ٢) دا: موجود.

٧) مط: الوجود.

كما في القضايا؛ فلم يلزم رفع المتناقضين في شيء من الوجهين أصلاً إذ لم يلزم كون شيء لا وجوداً ولا عدماً. ولم يلزم أيضاً كون شيء في أيّ مرتبة كان ممّا لم يصدق عليه أنّه موجود ولا أيضاً ليس أنّه موجود؛ فإنّ القضية السالبة التي هي مفاد قولنا: «ليس الإنسان في مرتبة ذاته بموجود» صادقة البتّة، ونقيضها التي هي مفاد قولنا: «هو موجود فيها» كاذبة البتّة؛ فلم يلزم ارتفاع النقيضين لا في المفردات ولا في القضايا.

وهاهنا نكتة يجب التنبيه عليها، وهي أنّه قد تقرّر أنّ تحقّق الطبيعة إنّما هو بتحقّق فرد مّا، وسلبها بسلب جميع الأفراد؛ فوجود الشيء في مرتبة من الواقع يوجب وجوده في الواقع، ولكن سلبه عنها لايوجب سلبه مطلقاً. فسلب الوجود عن الإنسانية مثلاً في تلك المرتبة السابقة لا ينافي تحقّقه في نفس الأمر مطلقاً، لأنّ نفس الأمر أعمّ وأوسع من تلك المرتبة.

فثبت أنّ للمعلول في مرتبة نفسه أن يكون اليس»، أي صدق عليها في تلك المرتبة أنّه ليسٌ؛ فانظر كيف حقّق الشيخ ما ادّعيناه وراعى المقام بأن عبّر عن صدق السلب المذكور الواقع في المرتبة بلفظ القضية، لا الفظ المفرد. فلم يقل: للمعلول في نفسه الوجود أو الكون ، وله عن علته العدم أو اللاكون ، بل قال: «له في نفسه أن يكون ليسٌ، وله عن علته أن يكون أيسٌ»، أي صدق عليه ليس بموجود في تلك المرتبة وصدق عليه أنه موجود في الواقع من العلة، وكلا

١) داديقع. ٢) مطاعلا.

۲) دا: فتسلب. ٤) ش، مط: ـ بكون.

ه) مطاور. ١٠) طا: العدم واللاكون.

٧) مط: من. (١) ط: الوجود أو الكون.

۹) مط:مع.

القولين صدق لاختلاف الحيثية.

♦ [ص ٣٦٦. س ١٦] قال: «فإن أطلق اسم الحدوث على كل ما له 'أيس بعد ليس' وإن لم يكن بُعدية بالزمان، كان كل معلول محدثاً ٣٠ إلى قوله: «ومن الناس»:

معناه واضبح مكشوف غنى عن الشرح.

♦ [ص ٢٦٧، س ١٠] قال: «ومن الناس من لا يجعل كل ما ...»:

يعني أنّ الناس ـ سواء "ذهبوا إلى أنّ كلّ ما له أيس بعد ليس مطلق فهو يسمّى بد «الحادث» أو خصّوا اسم «الحادث» بما له وجود بعد عدم خارجي غير مجامع للوجود في آن ـ افترقوا فرقتين:

فغرقة لم يجعل أحد قسمَي الحادث بالمعنى الأعم ـو 4 هو الذي لم يسبقه عدم خارجي ـحَريّاً باسم «المبدّع»، بل خصّه بما لا واسطة بينه وبين العلة الأولى: زعماً منه أنّ كلّ ما يوجد عن العلة الأولى بتوسط علة متوسطة فاعلية وإن لم يكن صدورها عن مادة ولا للعدم السابق سلطنة عليه فليس تأييسه عن ليس مطلق، بل عن أيس، لصدوره عن العلة الأولى بتوسط وجود آخر انجرّ إليه وإن لم يكن مادة.

ولعلَّ هؤلاء القوم زعموا أنَّ توسيط القاعل للمعلول ممَّا يخرجه عن كونه بعد عدم مطلق. وليس الأمر كذلك؛ بل كلِّما بَـعُدَ المعلول عن العلة الأولى

١) الشفاد المحدّث (باررق: الحدث). ٢) ط: مجدياً.

٣) دا: مم أنَّهم (عامش: سواء). ٤ ط: ــ و.

تضاعفت فيه جهات العدم والإمكان والحاجة، وُهكنا حتى ينتهي إلى معلول يحتاج في وجوده إلى مادة حاملة لإمكانه وعدمه السابق عليه. نعم، لو اختص اسم «الإبداع» بما ليس لوجوده إلا علة واحدة واجبة ولا سلب له إلا سلب الوجوب لكان له وجه في التسمية، إذ لا وجه لما ذكره هؤلاء.

ومـمّا يـؤيّد نلك قـول الشـيخ فـي الإشـادات؟: «الأوّل يـبدع جـوهراً هـو بالحقيقة مبدع»، فخصّ الإبداع الحقيقي بأوّل الجواهر العقلية؛ ولا شك أنّ إبداعه أفضل ضروب الإبداع، لعدم توقّفه إلّا على ذات المبدع الحقيقي لا غير.

وفرقة أخرى عمّم اسم «الإبداع» بغير المبدع الأوّل أيضاً، ولكن خصّصه بكل ما له وجود صوري كيف كان -أوّل المبدعات أو الثواني. والمراد من «الرجود الصوري» هو الرجود الذي هو بذاته معقول ذاته، لا بصورة أخرى مأخوذة منه. وهذا شأن الجواهر المفارقة عن المواد؛ وأمّا غيرها وإن كان غير متوقف على سبق مادة واستعداد كالفلكيات، فتختصّ نسبته إلى الفاعل باسم «التكوّن».

واعلم أنّ هذا مطابق لما ذهبنا إليه وفقاً الرأي الحكماء الأقدمين من أنّ الماديات بأسرها كائنة فاسدة، لأنّ الطبائع الجسمانية تدريجية الوجود. لكن الكون والفساد في الفلكيات على ضرب آخر غير ما في غيرها، لأنّهما فيها على نهج واحد مستمر غير منقطع إذ كونها في كل جزء من الزمان عين فسادها فيه من جهة، وفسادها في كل جزء منه عين كونها فيه من جهة، وبالجملة، ليس

١) دا (مامش)، ط: الوجود.

٧) الإشارات والتيهات نط ششم (اولفر نط): وتذكير: فالأول بيدم جرهراً عظياً...ه.

٣) دا، ط: موافقاً.

للزمان جزء إلّا ولها فيه وجود بوجه وعدم بوجه؛ بخلاف العنصريات، فإنّ وجودها قد يختصّ بزمان وعدمها بزمان آخر.

## ♦ [ص ٧٦٧، س ٦٦] قال: «و نحن لا نناقش في هذه الأسماء ' بعد أن تجعل ' المعانى متميزة فنجد بعضها ...»:

معناه واضح. والشيخ جعل «الإيجاد» على قسمين: «الإبداع» و «التكوين»؛ وصيّر الأفلاك وما فيها داخلة تحت الإبداع، وخصّ التكوين بالعنصريات.

ومنهم من ثلّث التقسيم: فـ «الإبداع» للمفارقات، و «الاختراع» للفلكيات، و «التكوين» للعنصريات. ولا شك أنّ أفضل ما يسمّى «مبدّعاً» هـ و المعلول الأوّل.

# ♦ [ص ٢٦٨.س ١] قال: «ونرجع إلى ما كنًا فيه فنقول: أمّا الفاعل الذي يعرض له أن يكون فاعلاً فلابد له من مادة يفعل ...»:

كل فاعل يعرض له الفاعلية ـسواء كان العروض بتفيّر في ذاته أو بتفيّر في قابل فعلِه ـفلابد له في الفاعلية من مادة؛ لأنّ ذلك الفعل حادث، وكل حادث مفتقر إلى مادة سابقة واستعداد سابق، كما علمت. وذلك الفاعل ربما كان فعله دفعياً كالاتصالات والمماسات والأكوان الدفعية، كالأشكال وغيرها؛ وربما

|                  | <br>                  |
|------------------|-----------------------|
|                  |                       |
| 1 15 . 54 /      | ١) الشفاء: البنَّة.   |
| ۲) الشفاء: تحصيل | ا ) المتعملات البيدة. |

كان تدريجياً، فيكون فاعلاً للحركة. وقد مرّ أنّ الفاعل عند الطبيعيين هـ و مبدأ الحركة، لكن المراد منها مطلق التغير، سـواء كان دفـعياً أو تدريجياً فيكون حركة؛ وعنوا بها مايعم الحركات الأربع الواقعة في مقولة الكم والكيف والأين والمتى. وجعلوا «الكون والفساد» أي حدوث الصورة الجوهرية وزوالها حركة أيضاً إمّا على سبيل المساهلة، أو لتجويزهم وقوع الحركة في الصور المادية؛ فإنّ جماعة منهم جعل الطبيعة نفس الحركة، ولعلّ مـرادهـم وقوع التدريج فيها.

### 

#### [إشارة إلى بعض أقسام الفاعل]

قد علمت أنّ الفاعل قد يكون بالذات وقد يكون بالعرض، فاعلم هاهنا أنّ الفاعل بالذات قد يكون بذاته فاعلاً أي بلا توسط فاعل مباشر للفعل، وقد لايكون بذاته. فمثال الأوّل ـ وهو الفاعل القريب ـ كالحرارة للتسخين وغيرها أ، فإنّها لو فرضت موجودة مجردة عن فاعل قبلها لفعلت آثارها؛ وكالقوة المحركة للأوتار والأوتار للأعضاء. ومثال الفاعل لا بذاته، وهو الفاعل البعيد، سواء كان بمرتبة كالصورة النارية لآثارها، فإنّها تفعل بواسطة الحرارة؛ أو بمراتب كالنفس للحركة الاختيارية، فإنّها علة بعيدة لها بوسائط من القوى "، فإنّ

١) دا:هنا. ٢) ط: ــ الصورة.

٣) الشفاد: فالذي. ٤) دا: غيره.

٥) مط: القوتين.

المحرك القريب للأعضاء هي الأوتار، ومحرّك الأوتار هو القوة الفاعلة المباشرة لتحريكها، وقبلها التصور المباشرة لتحريكها، وقبلها التصور للفائدة والتصديق بها، وقبله النفس الحيوانية بقوتها الوهمية والخيالية إن كانت الحركة حيوانية، أو النفس العاقلة بتوسط العقل العملي رئيس سائر القوى المدركة والمحركة في الإنسانية إن كانت الحركة فكرية.

والشيخ قد عدّد في الطبيعيات أصناف القوى وترتيبها، سيّما ما ذكره في كتاب النفس.

\* \* #

١) مط: ـ العاقلة بترسط العقل... في الطبيعيات.

### فْصِيلِ [القِمِيلِ الثِّالَثُ]

### في مناسبة ما بين العلل الفاعلية ومعلولاتها

### ♦ [ص ٢٩٨.س ١١] قال: «فنقول: ليس الفاعل كل ما أفاد ...»:

يريد بيان كيفية المناسبة بين الفاعل ومفعولاتها، فبيّن أنَّ تلك المناسبة لايجب أن تكون بالمماثلة، بل قد تكون وقد لاتكون إذ ليس كل ما أفاد وجوداً أفاده مثل نفسه -أي في الماهية -: بل ربما أفاد وجوداً مثل وجود ماهيته، وربما لم يفد كذلك، بل أفاد وجوداً لا مثل وجوده في الماهية، مثال هذا كالنار تسود، أي تفعل السواد وليس السواد مثل النار؛ ومثال الأوّل كالحرارة تفعل السخونة، والسخونة نحو من الحرارة.

ثم الفاعل الذي يفعل وجوداً نحو وجود نفسه ربما كان وجوده أقوى وأولى في الطبيعة المشتركة بينه وبين مفعوله من وجود ذلك المفعول، وربما لم يكن؛ والمشهور عند الجمهور هو القسم الأوّل فقط.

۱) مع: \_ نفسه أي... و حو دأ مثل.

وليس ما ظنّه الجمهور ببديهي ولا بصحيح عند الشيخ وتابعيه من كل وجه، إلّا إذا كان المفاد نفس الوجود والحقيقة النشيء المعلول بأن يكون فاعلية الفاعل في نفس وجود الطبيعة التي للمعلول بما هو وجود آو تنفس الحقيقة بما هي حقيقة الا بكون الوجود وجوداً خاصاً والحقيقة حقيقة شخصية؛ فحينئذ يكون المعطي أولى وأقوى بما يعطيه ويفيده من المعطى له المستفيد؛ اللّهم إلّا أن يكون الفاعل أجلّ من أن يوصف بما يفيده.

فمثال ذلك معطي العلم والقدرة وكل ما هو كمال للموجود بما هو موجود، فإنّه لا محالة أولى بالعلة المفيدة من المعلول. ومثال الشائي معطي حقيقة النار وهو العقل الفعّال.

والمراد من «الوجود» و «الحقيقة» هاهنا شيء واحد. ٤

والحاصل: إنّ وجود الفاعل المفيد لنفس الوجود أولى بطبيعة الوجود من وجود ما يصدر منه؛ وأمّا إذا لم يكن الفاعل مفيداً لنفس الحقيقة، بل لوجود شيء خاص من طبيعته "كحرارة خاصة أو نار مخصوصة أو غيرهما، فليس الحكم هناك على هذا السبيل، بل يحتاج إلى تفصيل.

وهاهنا نكتة يجب التنبيه عليها، وهي أنّ الفاعل إن كان فاعلاً حقيقياً كما هس عند الإلهبين، لا ما سمّاه الطبيعيون والمتكلمون كمبادئ الحركات والمعدّات، ففاعليته لا محالة في نفس طبيعة الوجود فيكون في العلة أولى وأقوى، ويكون المعلول بالذات من سنخ طبيعة العلة الفاعلية؛ إلّا أنّ من ضرورة

١) ش: الوجود الحقيقية /مط: الوجود والحقيق /ط: الوجود العقيقية.

٢) ط: رجوده. ٢) ش: - و.

٤) بسياري از كلمات نمخة عداء از عبارت عثم الفاعل الذي يفعل، تا ابنجا سياه شده است.

ه) دا: الطبيمة /ط: طبيعة. ٦) ش: فاعلياً.

كون العلة مفيدة والمعلول مفاداً أن لايكون المعلول مثل العلة في شدة الوجود وكماله، بل يكون أضعف منه وأنقص. فإن كان اختلاف الوجودات في الشدّة والضعف مطلقاً اختلافاً مستلزماً لاختلاف الماهيات، فيلزم بين كل علة فاعلة للوجود ومعلول اختلاف في الماهية، وإلاّ فأمكن أن يكون بين الفاعل وما يليه من المعلول القريب مماثلة مّا في النوع. وأما إذا كان الفاعل غير ما ذكرناه كما في عرف الطبيعيين وغيرهم، فالأقسام المذكورة كلها متصورة ـكما سيفصّله في المتن".

### ♦ [من ١٦٦٨، س ١٦] قال: «ولنَـــعُدُ مـــن رأس فــنقول: إنّ العــلل لاتخلو: إمّا أن تكون عللاً لمعلولات ...»:

الأسباب الفاعلية منقسمة بحسب الظاهر إلى ما تكون عللاً لمعلولات مشاركة لها في نحو وجودها، كالحرارة علة للحرارة وكالنار تكون علة للحرارة وكالنار تكون علة للنار؛ وإلى ما يكون عللاً لمعلولات غير مشاركة لها في نحو الوجود ". كالحرارة إذا كانت علة للحركة في الكم كالتخلفل وللحركة في الأين كالصعود، وكالبرودة إذا كانت علة للحركتين كالتكاثف والهبوط، وكفير هذه من أمثلة كثيرة مشابهة لما ذكر.

### ♦ [ص ٢٦٩، س ١] قال: «ولنتكلم على العلل والمعلو إلت التي

١) دا: المقعول (هامش: المعلول). ٢) دا، ط: + يكون.

٣) مطَّ ط: في المثن. ٤) دا: كالصركة.

ه) ما: - كالمرارة تكرن علة ... في نحر الوجود.
 ١) دا: كالمركة.

### تناسب الوجه الأوّل ولنورد ...»:

يريد بيان الأقسام التي تظنّ للعلل والمعلولات التي من نوع واحد. وحينئة لا تخلو الطبيعة المشتركة بينها إمّا أن تقبل الأشد والأضعف أو لا تقبل؛ فإن لم تقبل كالصور الجوهرية، فلا يجوز أن يظنّ أنّها في العلة أقوى وفي المعلول أنقص؛ وإن قبل كالحرارة والبرودة وضحوهما، فقد يظنّ فيه أنّه قد يكون المعلول في كثير من هذا القبيل أنقص وجوداً من العلة في ذلك المعنى المشترك بينهما، مثل الماء إذا سخّن بالنار، فإنّ حرارته لا تبلغ حدّ حرارة النار. وربما كان المعلول في ظاهر النظر مثل العلة في ذلك المعنى، سواء قبل الأشد والأضعف أو لا يقبلهما. أمّا في ما يقبلهما كالآنية إذا تسخّنت بالماء الحار، فإنّها الظاهر أنّ النار يحيل عيره، فكالنار إذا حصلت من نار أخرى؛ فيعتقد في الظاهر أنّ النار يحيل عيرها كالمعلب مثل نفسها ناراً فيكون المعلول مساوياً للعلة في صورة النارية في ظاهر الأمر، لأنّ تلك الصورة لكونها جوهراً لا يقبل للعلة في صورة النارية في ظاهر الأمر، لأنّ تلك الصورة لكونها جوهراً لا يقبل للنارية من السخونة المحسوسة، إذ المفروض صدور الفعل عن الصورة المنارية لمعورته أيضاً.

والمادة أيضاً في العلة والمعلول متساوية في التهيؤ والاستحقاق، لأنّها في الجميع مادة النارية ليست في أحدهما مادة نوع وفي الآخر مادة نوع آخر، كالماء إذا سخّن بالنار، فإنّ اختلاف المادتين في التهيؤ ممّا يمنع كون المعلول مساوياً للعلة.

وأمًا احتمال كون المعلول أزيد وأشدّ من العلة في المعنى المشترك الذي

۲) دا،ط: پجعل.

حصل منها في المعلول، فقد زعموا أنّها لايمكن في الأشياء التي ظنّوها عللاً ومعلولات، مستدلّين بأنّ تلك الزيادة لا يخلو حالها من خمسة احتمالات كلها فاسدة:

إمّا أن يحصل بذاتها لا عن سبب، وهو باطل؛ أو عن العلة، ومحال أن يحصل منها ما ليس فيها؛ أو عن المادة في نفسها، والمادة شأنها القبول لا الإفادة والإيجاد؛ أو لأجل استعداد أوجب تلك الزيادة، فنفس الاستعداد لايكون سبباً للإيجاد؛ أو أن يجعل الموجب مجموع العلة والأثر الحاصل منها في المادة، فيلزم خلاف ما هو المفروض، فهذه ظنون اعتقدوها في ظاهر النظر لمّا رأوا إسناد الأفاعل إلى أمثال هذه الأسعاب.

# ♦ [ص ٢٦٩، س ١٥] قال: «وإن أسلمنا هذه الظنون إلى أن يستبرأ ٢ حالها ساغ لنا أن نقول: إنه إذا كان المعنى ...»:

معناه واضح، لكن فيما جزم به الشيخ من كون الوجود للعلة أولى وأقدم بالذات في مثل هذه العلل والمعلولات المتفقة في النوع -التي يظنّ بها أنّها علل ومعلولات -محل نظر؛ فإنّ كون الأب علة للابن والنار علة للنار لايوجب كون الوجود أولى بالنار من نار أخرى -كما سنحققه فيما بعد. نعم، لو فرض كون هذه العلل عللاً حقيقية ذاتية لكانت أولى بالوجود من معلولاتها، لكن بناء الحكم على أمر مفروض غير مطابق للواقع ممّا لا فائدة فيه.

| ٢) الشفاء يستبين. | الشفاء: فإن. | (١ |
|-------------------|--------------|----|

### ♦ [من ۲۷۰، س ۱۱] قال: «ولكن هـاهنا تـفصيل آخـر ونوع¹ من التحقيق يجب ...»:

هذا تقسيم آخر للعلل والمعلولات بحسب الظن ليظهر بنوع من التحقيق أنّ أيّ الأقسام يصبح أن يكون المعلول مساوياً للعلة في الوجود وأيّها لا يصبح. وخلاصة الكلام في ذلك أنّ الحال في بعض العلل والمعلولات أنّ المعلول فيها يقتضي طباعه وماهيته النوعية أن يكون معلولاً في وجوده لوجود طبيعة أخرى وطباع آخر مخالفاً له بالنوع والماهية. وفي بعض آخر أيس كذلك، و° المعلول لا يقتضي كونها في نوعيته وذاته معلولاً لعلة، ولا العلة علة له في نوعيتها وذاتها؛ بل المعلول معلول في شخصيته ووجوده، والعلة علة أيضاً في شخصيتها ووجوده، والعلة علة أيضاً

ففي القسم الأوّل يجب أن يكون نوعا العلة والصعلول متخالفين؛ فلا مساواة بينهما إلّاً في الوجود، إذ لا اتحاد في الماهية النوعية.

وأمًا القسم الثاني ففيه تفصيل: فمثال الأوّل كون النفس علة للحركة الاختيارية، فإنّ طباع هذه الحركة وذاتها يقتضي أن يكون حصولها من النفس الحيّة المختارة، ونوع الحركة يخالف نوع النفس المختارة وجنسها. ومثال الثاني كون هذه النار علة لتلك النار وكون الأب علة للابن، وليست نار في أنّها نار أي في نوعيتها وماهيتها علة لنار أخرى ولا الأخرى في ذاتها وماهيتها

٢) مط: +التي هي علل ومعلولات.

٤) ط:أخرى.

٦) مط: - معلول.

١) الشقاء: بنوم.

٣) ط: أقسام.

o) ش: \_ ر /ط: أي.

٧) ش،ط: ـ إلّا.

معلولة للأولى؛ وإلّا لكانت العلة علة لنفسها والمعلول مـعلولاً لنفسه، إذ العـلة والمعلول متفقان في الماهية والطبيعة ' ؛ وكذا حكم الأب في كونه علة للابن.

وقوله ٢: «ولنأخذ هذا على ظاهر ما يقتضيه الفكر من التقسيم» إشارة إلى أنّ هذه العلل ليست عللاً فاعلية بالحقيقة، بل الفاعل المعطي للصور شيء آخر خارج ٢ عن نوع هذه المعلولات. وإنّما وقع التقسيم بأنّ المعلول قد يكون من نوع علّمة وقد يكون من غير نوعها تقسيم بحسب ظاهر الفكر وظاهر ما يدرك ويوجد من الأمثلة، ومع ذلك فالأحكام الواقعة بحسب هذا التقصيل والتقسيم عليه نوع من التحقيق.

# ♦ [ص ٢٧١، س ٨] قال: «وهذا القسم يتوهّم على وجهين: أحدهما أن تكون العلة والمعلول مشـتركين في اسـتعداد مّـا " كـالذار"، والآخـر أن ...»:

يعني أنَّ القسم الثاني من العلل والمعلولات ـوهـو الذي يكون المـعلول مساوياً للعلة في الماهية ويكون معلولاً لها في وجوده وشخصيته، لا في طباعه ونوعيته ـيتوقم على قسمين:

أحدهما أن يكون العلة والمعلول مشتركين في استعداد المادة، كالنار الحاصلة من نار أخرى، كما سبق.

١) ط: \_ الطبيعة. ٢) الإينات الشفاء ص ١٧١، س ٢.

٣) مط: - يقتضيه الفكر من... أخر خارج. ٤) مط: - والتقسيم.

ه) المضفاد المادة.
 ٢) المضفاد + والنار.

وثانيهما أن لا يكونا كذلك، فيكون الاستعداد فيهما مختلفاً أ. وذلك كضوء الشمس الفاعل لضوء الأرض أو القمر؛ إذ الضوآن وإن كانا مشتركين في المعنى، لكن ليس استعداد المادة في العلة والمعلول متفقاً ؛ ولا المادتان كانتا أمن نوع واحد، فإنّ مادة العلة هي جوهر الشمس ومادة المعلول هي جوهر الأرض مثلاً، ومعلوم أنّ ضوء الشمس أشدّ من ضوء الأرض. فإن كان شرط تساوي الكيفيتين في الماهية النوعية عدم اختلافهما في الكمال والنقص كما هو عند أتباع المشائين، لم يكن الشخصان متماثلين؛ وإن لم يكن ذلك شرطاً كما هو عند أتباع الرواقيين -، فجاز اتفاقهما في النوع واختلافهما بالعوارض والمشخصات كالمادة ونحوها؛ لكن الظاهر أنّ النور الفلكي -سيما الشمسي والمشخصات كالمادة ونحوها؛ لكن الغلامة من إحياء الموات ونشوء الميوان والنبات وإن كان على سبيل الإعداد دون الإيجاد -لا يساوي السانح على وجه الأرض في تمام الحقيقة النوعية.

### ♦ [ص ٧٧١.س ١٧] قال: «وأمّا القسم الأول وهو أن يكون الأسران مشتركين في استعداد المادة فهو أيضاً على قسمين لأنّ ذلك الاستعداد إمّا أن ...»:

المراد من استعداد المادة المأخوذة في القسم الأوّل مطلق الاستعداد الأعم من التام والناقص وذي المعاون وذي المعاوق، ليحتمل الانقسام إلى هذه الاُقسام الخمسة؛ فيقال: الاستعداد المشترك بين الفاعل والمنفعل إمّا أن يكون

١) ط: مختلفان. ٢) ط: - كانتا.

٣) ط الموت. ٤) دا: نشر.

تاماً في المنفعل أو ناقصاً. والمراد من الأوّل ما لايكون في طباع المستعد معاوق جوهري أو مضاد عرضي لما هو مستعد له، كاستعداد الماء المتسخن ' لقبول البرودة، إذ ليس في طباع الماء وهو صورته الباقية عند التسخن معاوقة لقبول البرودة ' إبل فيه معاونة ثبت معاونته له، كما في أحد الأقسام للاستعداد التام. ومثال الاستعداد الناقص كاستعداد الماء لقبول السخونة من ماء متسخن آخر. وهو \_أي الاستعداد التام \_على ثلاثة أقسام:

الأوّل أن تكون في القابل المستعد قوة معاونة له في قبول ما يستعده، وتكون باثية فيه على وجه الإعانة كما في المثال المذكور آنفاً.

الثاني أن تكون فيه قوة مضادة لما يقبله، لكنّها "ممّا يبطل عند حدوثه. الثالث أن يكون خالياً من الأمرين، لا معين يعاونه، ولا ضد يعاوقه.

فهذه خمسة أقسام.

وباقي ألفاظ الكتاب واضحة. والأمثلة في الأقسام معلومة إلّا مثال أ «الشعر إذا شاب عن سواد» من أقسام التام الاستعداد، لأنّ مشاركة الفاعل والمنفعل في استعداد المادة هناك غير معلومة. والأولى أن يورد استعداد الماء ناراً مسبب النار بدله في المثال، لأنّه كما ذكره الشيخ من القسم الذي يكون استعداد المنفعل فيه تاماً وكان في المادة ضد لما يقبله ولكن بطل ولم يبق، فيكون من القسم الثاني من الأقسام التام الاستعداد .

١) دا: المستخن. ٢) مط: - إذ ليس في طباع... لقبول البرودة.

٣) مط: لكته. ٤) همان، ص ٢٧٦، س ٧.

ه) ط:مائ. ٢) ط:أقسام

۷) ص ۲۷۲ نسخة عناء قسمتي محر شده است. بيش از نصف صفحه از عكس نسخة دشء ص ۴۱۸ از دقال وأمّا القسم الأوّل وهو أن يكوين» نا دائمام الاستعمادي افتادهاست.

### ♦ [ص ٢٧٧، س ١٢] قال: «ولقائل أن يقول: إنَّكم قد تـركتم اعتبار قسم واحد وهو أن لاتكون مشاركة في المادة أيضاً "...»:

احتمال هذا القسم ساقط عن درجة الاعتبار، لأنّ مقسم هذه الأقسام هو ما يكون العلة والمعلول كلاهما من نوع واحد، والبرهان قائم على أنّ الأمور المتحدة في الماهية النوعية لابدّ في اختلافها "بالعدد من عوارض مادية، لأنّ المتحدة في الماهية النوعية لابدّ في اختلافها والعدد من لوازمها، وإلّا فلم يوجد منها واحد؛ وإذا لم يكن واحداً لم يكن كثيراً، إذ الواحد مبدأ العدد. فلابد أن يكون التعدد بأعراض مفارقة، وكل عرض ممكن الافتراق يحتاج إلى مادة، فالنوع الواحد المتعدد الأفراد مفتقر إلى مادة حاملة لتشخصات أفرادها؛ فالنوع المفارق ممتنع "أن يوجد إلّا عيناً واحداً: فتكوّن العلة والمعلول من نوع واحد مع كونهما "بلا مادة توهّم باطل.

وكذا كون العلة مادية والمعلول مجرداً أيضاً باطل، سواء كانا متفقان نوعاً أو مختلفان؛ لأنّ تأثير القوة الجسمانية بمشاركة الوضع، فلا تأثير لها فيما لا وضع له بالقياس إليها. وأمّا كون العلة مجردة والمعلول مادياً، فذلك جائز بشرط اختلافهما نوعاً. والكلام في الفرق بين هذين المتعاكسين بالإمكان وعدمه يحتاج إلى توضيح وتحقيق لا يحتمله هذا المقام.

٢) ط: اختلافهما.

٤) ط: الأغيار.

١) الشفاء أصلاً.

۳) مط: يمتنع. ٥) ط: كرنها.

### ♦ [ص ٢٧٢.س ١٦] قال: «وإذ قد دللنا على هذه الأقسام التي حـاصلها خمسة فإنًا نورد الحكم في قسم قسم منها ...»:

يريد بيان الحكم في كل واحد من الأقسام الخمسة المندرجة تحت ما يكون الفاعل وفعله من نوع واحد، من جهة إمكان المساواة بينهما وعدمه فيما يقبل الزيادة والتقصان.

أمّا القسم الأوّل من الترديد الأوّل لهذا الباب و آهو الذي لا اشتراك بينهما في استعداد المادة قريباً كان أو بعيداً فحكم فيه بإمكان المساواة وإمكان اللامساواة، بل إمكان الزيادة في جانب الفعل على ما في الفاعل من الكيفية القابلة للشدة والضعف ونحوها. وذلك لأجل خصوصية في جوهر إحدى المادتين أو في كلتيهما لا يمنم المساواة أو الزيادة.

وأمّا المثال الذي ذكره الشيخ في إمكان المساواة من مشايعة كرة الأثير لفلك القمر أو محدّبها لمقعّره، ففيه أنّ حركة الأثير بالمشايعة ليست فعلاً لفاعل بالذات كالطبع أو الإرادة أو القسر، وإنّما هي حركة بالعرض كما صرّح به. والحركة التي بالعرض لا تنسب إلى فاعل بالحقيقة، ولذلك لا يحتمل كونها أسرع و أبطأ من التي يتبعها بحسب المجاورة كحركة جالس السفينة بحركة السفينة المنافقة المالية المنافقة المنافقة المالية المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقية المنافقة المن

وأمًا الشق الأوّل من الترديد الثاني من هذا الباب ـوهو الذي يكون فيه

١) عبارت دقال وإن... الخمسة» بر نسخة دطء مضوش است.

٢) دا: المتدرجة. ٢) ط: ــ و.

٤) ط:خصوصيته. ٥) مط،ط:أو.

٦) ط:لمركة.

الاستعداد 'تاماً ويندرج فيه الأقسام الثلاثة من جملة الخمسة -فالحكم 'هاهنا بجواز كون المنفعل مساوياً للفاعل، كالنار إذا أحالت الماء ناراً ! فإنّ مادة الماء كمادة النار -أعني الهيولى الجسمانية -في قبول الصور الأسطقسية، ولها الاستعداد الذاتي لأحدها من غير معاوق في جوهرها. نعم، بعد تصورها بإحدى الصور يختلف استعدادها الثانوي لقبول سائر الصور والأعراض. وكذلك الحال في تأثير الملح فيما يقع في المملحة وانسلخ عن الصورة التي كانت له كصورة العسل وغيرها، فحصل لمادته الاستعداد التام لقبول الصورة الملحية من غير مانع، فقبلت مثل تلك الصورة ومساوياً لها في الكيفية القابلة للشدة والنقص -أعني الملوحة، والحق أنّ في هذا القسم لا يتصور زيادة للمنفعل على الفاعل.

وأمّا المثال الذي ذكره المجوّزون للزيادة هاهنا فليس ممّا نحن فيه، لأنّ تأثير الهواء البارد في تجميد الماء ليس تأثيراً من فاعل في منفعل يساويه في المادة واستعداده. فإنّ مادة برودة الهواء هي نفس الهواء، ولبرودة الماء هي نفس الماء؛ لأنّ البرودة بالفعل عرض غير لازم لهما والموضوعان مختلفان وستعلم الحال في مثل هذا المثال. لكن الشيخ جعل الاختلاف بينهما في قبول البرودة راجعاً إلى حال الفاعل لا إلى حال القابل، فجعل الفاعل لبرودة الماء مجموع البرودة الهوائية والطبيعة المائية المبردة بالقوة؛ وهذا أيضاً موجّه.

١) مط: الاستعداد فيه. ٢) دا: الحكم.

٢) عبارات: «والحق أنّ في هذا القسم... مختلفان» در نسخة عناه معر شده است.

## ♦ [ص ٧٧٣.س ١٣] قال: «وأقا القسم الأول أ من هذا الباب الذي يكون استعداد المنفعل ...»:

هذا هو القسم الأخير من الأقسام الخمسة، وهو الشق الثاني من الترديد الثاني، أعني المقابل لما يكون الاستعداد في المنفعل تامّاً الذي انقسم إلى ثلاثة أقسام.

واعلم أن المنفعل فيه يجب أن يكون مشتملاً على طبيعة تضاد أو تمانع ما يقبله، ولا يكون قابلاً محضاً لما يقبله من غير معاوق فيه لما يقبله كالمادة الأولى للصورة النارية، أو كالجسم الشفاف لقبول الألوان، أو كالجسم التّغِه لقبول الألوان، أو كالجسم التّغِه لقبول العلوم، وإلا لكان من جملة أقسام التام الاستعداد. فالحكم فيه أنّه لا يقبل للذي يساوي لما في الفاعل ولا للذي يزيد على ذلك على طريق الأولى، بل لما ينقص عن ذلك؛ لأنّ بديهة العقل حاكمة بأنّ الحاصل في مادة لاتكون فيها قوة مضادة له، لا يكونان متساويين البتّة بأن يبطل حكم الممانع حين هو موجود إلّا أن يبطل الممانع أرأساً. فيعود إلى طبيعة المائية وصار ناراً محضاً مثل تلك النار، فصار الاستعداد في المنفعل طبيعة المائية وصار ناراً محضاً مثل تلك النار، فصار الاستعداد في المنفعل تاماً بعدما كان ناقصاً.

ولأجل ذلك ـأي لأجل كون المنفعل إذا كان فيه ما يمانع الفعل لا يساوي فيما يقبله من الفعل لما في الفاعل ـلايمكن أن يكون شيء غير النار مادام كونه

١) الشفاء - الأول.

۲) معا: ــ أنّ.

٤) ش: المانع (در هر دو موضع).

٣) مط: – طبيعة. ٥) ط: إذ الفعل.

٦) مط: يبطل طبيعتها.

غير الناريقبل من النار سخونة مثل سخونة تلك النار، ولا شيء غير الماء يقبل البرودة منه ويكون برودته أكثر من برودة الماء أو مثله؛ لأنّ العنصرين الفاعلين للتسخين والتبريد خاليان عن مضاد ومعاوق في جوهريهما؛ فلكل منهما الاستعداد التام لما يقبله من السخونة أو البرودة، لخلوّه عن المعاوق واقترانه بالمقتضي لكون القرة الفاعلة للتسخن أو البرودة، لخلوّه عن المعاوق في ذاتهما غير غريبة. وليس كذلك حال ما ينفعل عنهما، لاشتماله على ممانع مضاد؛ لأنّ المفروض كون المتسخّن من النار غير النار قله طبيعة مضادة للنارية، وكون المتبرد من الماء جوهراً غير الماء فله صورة مخالفة للمائية. والفاعل الأوّل لما يقبله أمر خارج عن جوهر القابل لما ينفعل، وإنّما يفعل ذلك الخارج فيه بعماسة وبتوسط ما هو كالآلة من كيفية محسوسة كالسخونة في النار المسخّنة والبرودة في الماء المبرد، فاستحال أن يساوي المنفعل فيما يقبله من الكيفية لما في الفاعل منها.

وهاهنا أبحاث ينبغي أن ينبّه عليها:

#### [البحث]الأوَّل

إنّا ٤ لا نسلّم أنّ قعل الفاعل الطبيعي فيما هو خارج عنه كالنار في التسخين والماء في التبريد لما يقبلهما إنّما هو بالمماسة كما أفاده الشيخ هاهنا وشرطه في بعض المواضع كمبحث المزاج وغيره. ولِم لايجوز أن ينفعل بالمحاذاة فقط أو القرب من غير ملاقاة، كما نرى من "إضاءة الشمس لما يقابله من الأرض مع

۲) ط:و.

۱) ش:مضادة.

٤) مط: - والبرودة ... الأوّل إنّا.

٣) دا: أو التردده.

ە) ط:قى.

#### هذا البعد المقرط؟

والجواب بإقامة البرهان على صحة هذه المقدمة أنَّه لايخلو إمَّا أن يعتبر بين الفاعل الطبيعي ومنفعله نسبة وضبعية وسواء كنانت تماسأ أوغيره كالمحاذاة وضرب من القرب والبعد أو لا تعتبر؛ لا سبيل إلى الثاني لما تبيّن في موضعه أنَّ كل تأثير وتـأثَّر من قوة جسمانية إنَّما يكون بمشاركة نسبة وضعية، فبقى الشق الأوّل.

فنقول حينئذ ١: إذا لم تكن النسبة بين المسخِّن والمتسخِّن مثلاً بالملاقاة فلابد أن تكون بضرب من المحاذاة والبعد، فحينثذ إن كان بينهما جسم قابل فلايخلو: إمَّا أن يتسخِّن المتوسط قبله أو لا؛ والثاني ساطل، لأنَّ أثير التسخين. لانصل إلى الأبعد؟ إلَّا بعد؟ وصوله إلى الأقرب ضرورة، لكونه أولي بالقبول لقربه إلى الفاعل؛ والأوّل يوجب الصطلوب، لأنّ المتوسط لو لم يكن ما لقياً للمتسخِّن كان بينهما متوسط آخر وننقل الكلام إليه وهكذا حتى ينتهى إلى متوسط عيكون ملاقياً، دفعاً للتسلسل وعدم تناهى الأبعاد. وإذا حصل المتوسط الملاقي حصل أثر التسخين أوّلاً إلى الجسم المبلاقي، ثمّ إلى مبلاقي الملاقي بتوسط الملاقي. فثبت أنَّ كل تأثير طبيعي لايكون إلَّا بالتماس والتلاقي. هذا تقرير ما ذكره الشيخ في الطبيعيات.

واعترض عليه الإمام الرازي° بأنّ هذا يناقض ما ذكره في الفصل السابع

١) عبارات: «والجواب بإقامة... حينتلا» در نسخة «داه معر شده است.

٣) ش: \_ إلَّا بعد. ٢) ط: - لا يصل إلى الأبعد.

٤) ط: المتوسط /دا: +الذي.

المبنث المشرقية م ٢ (الباب الثالث من أبواب الجوهر، في المزام... ، الفصل الأول في حقيقة المزام)، ص ١٥٧.

من المقالة الثالثة من علم النفس '، حيث قال في جواب من أنكر تأدّي شبع المبصرات في الهواء من غير أن يتكيّف الهواء بأنّه:

ليس بيّناً بنفسه ولا ظاهراً "أنّ كل جسم فاعل عجب أن يكون ملاقياً للمحسوس ، فإنّ هذا وإن كان موجوداً استقراء في أكثر الأجسام فليس واجباً ضرورة ، بل يجوز أن يكون انفعال الأجسام فليس واجباً ضرورة ، بل يجوز أن يكون انفعال أشياء من غير ملاقاة، فيكون أجسام تفعل بالملاقاة وأجسام تفعل لا بالملاقاة. وليس يمكن أن يقيم أحد ، برهاناً على استمالة هذا الإنما يبقى "ضرب من التعجب "، فإذا كان هذا غير مستحيل في أوّل العقل وكانت صحة مذهبنا المبرهن عليه يوجه ا وكان لا برهان البيّة بنقضه ، الفقول:

من شأن الجسم المضيء بذاته أو ١٦ المستنير الملوّن أن يفعل في الجسم الذي يقابله -إذا كان قابلاً للشبح قبول البصر

١) ر.ك: طيعيات الشفاء علم النفس (الفصل السابع)، ص ١٢٧، س ٢١ به بعد

٢) مط: إلَّا. ٢) الطَّمْعَاتُ + لا شَكَّ فيه.

الشفاء المبلحث المشرقية العلموس.

٢) الشفاء، المباحث: + أن يكون كل فعل وانفعال باللقاء والتماس.

٧) الشفاء بل يجوز أن تكون أفعال أشياء في أشياء.

٨) المبلحث: لا تفعل. ٩) ش، مط، دا: يعلم / دا (هامش): يقيم.

١٠) المباعث: وليس يمكن الأحد أن يقيم. ١٠) ملاصدرالز اينجابيش از يك سطر حلف كرده است.

١٢) المباحث: وإن بقي هنا.

١٢) مط: العجب/لز اينجا نيز بيش از دو سطر هذف كرده است.

١٤) ش: بوجه / المداحث: ترجعه. ١٥) الشفاه: ينقضه / المداحث: بنقيضه.

١٦) اللفظاء ط: و.

[وبينهما جسم لا لون له ـ تأثيراً] \ هو صورة مثل صورته من غير أن يفعل في المتوسط شيئاً ! إذ هو غير قابل، لأنّه شفاف. `
قال ' الإمام:

هذا ما ذكره في هذا الموضع؛ وقد ذكر هذا المعنى في الفصل المشتمل على المقدمات التي يحتاج إليها في معرفة الهالة وقوس قرح <sup>1</sup>.

ولا يخفى أنّ ذلك مبالغة في بيان أنّ الفعل والانفعال بين الأجسام لا يتوقّف على التماس والملاقاة "، مع أنّه تصدى في فصل «حقيقة المزاج» لإقامة البرهان على أنّ الفعل والانفعال لا يتمّان إلّا باللقاء والتماس "؛ وإنّه لتكثّر " تعجبي بوقوع " أمثال هذه المناقضات الظاهرة [في كلام] " الشيخ .

قال:

١) همة نسخهما: - وبينهما جسم لا لون له تأثيراً / الشطاح جسم لا لون له تأثيراً / المجاهئ: جسم لا لون له ولا تأثير.

٣) عبارات: «من شبأن الجسم... قال» در نسخهٔ «داء معو شده است.

ر. كـ: طبيعيات الشفاء المعادن والآثار العلوية (المقالة الثانية، الفصل الثاني في المقدمات...)، ص ٤٠.

هن، دا، مط: -بين الأجسام... الملاقاة /ط: لا يحتاجان باللقاء والتماس.

٦) ط: القصل.

۷) ظاهراً مقصود او مطلبي است كه در طبيعيات الشفاء كتاب كون و فساء فصل ١، ص ١٩٢٠ سطوعاي ١ و ٢ آمده است: «فإن و قع اجتماع كما بين دقيق الحنطة والشعير ولم يجر فيما بينهما فعل أو انفعال فلم يسمة ذلك امتزاجاً».

٩) المباهث ليكثر /ط: تكثر.

۸) ط: ـ التماس. ۱۰) المباحث: من وقوم.

١١) همة نسخه ها: لهذا/ العياحث: في كلام. (عيارت العياحث به ادب در باب شيخ نزديك تراست.)

ومن الإشكالات أنّ الشمس تسخُّن الأرض مع أنّها لا تسخَّن الأجسام القريبة كالأفلاك؛ وكذا تضيء الأرض ولا تضيء الأجسام المتوسطة بينها وبين الأرض، لأنّها شفافة. فإذا كان كذلك، فكيف يجوز للرجل الزكي مع هذه الإشكالات أن يجزم بأنّ الفعل والانفعال لا يتدّان إلّا باللقاء والتماس؟ (انتهى كلامه.)

أقول: إنّ هذا المرء المعروف بالفضل والذكاء، سريع المبادرة إلى الاعتراض على مثل الشيخ قبل الإمعان والتفتيش، لع جلة طبعه وطيشه. أمّا نسبة التناقض في الكلام، فليس كما زعمه؛ فإنّ الذي منع وجوب الملاقاة فيه هو مطلق التأثير والتأثر بين الجسمين، والذي أوجب فيه ذلك هو التأثير والتأثر المخصوصين؟؛ ولا تناقض بين وجوب حكم على نوع مخصوص من الفعل المخصوصين! ولا تناقض بين وجوب حكم على نوع مخصوص من الفعل وعدم وجوبه على نوع آخر. وذلك لأنّ نوع الفعل والانفعال مختلف في الموضعين: الذي أحدهما مثل التسخين والتسخّن والتبريد والتبريد والتبرّد ونحوهما، والثاني مثل الإنارة والاستنارة والإطلال والاستظلال وشبههما؛ فإنّ الفعل والانفعال في ما هو من قبيل الثاني دفعي. فالذي أوجب الشيخ فيه الملاقاة هو الأفاعيل والانفعالات التدريجية التي ولا لاستحدك؛ و من هذا القبيل فعل العناصر بعضها في بعض. والذي لم يوجب فيه الملاقاة ما ليس كذلك، كالفعل الدفعي والقبول.

۱) همان.

٢) دا: ـ التأثر.

٣) ط: المخصوص. ٤) عبارات: دفي الموضعين... التيء در دداء محو شده است.

ه) دا: ـ و.

والتحقيق في هذا المقام: إنّ الموجودات بعضها طبيعي مادي، وبعضها تعليمي صوري، وبعضها إلهي عقي. فالفعل الطبيعي لا يصدر إلّا عن فاعل زماني الوجود يفعل بالاستحالة في مادة منفعلة مستحيلة الوجود؛ وأمّا الفعل الهندسي فلا مدخل فيه للحركة والانفعال، بل مجرد الكمية والوضع اللازم لها وإن لم ينفك الفاعل والقابل عن زمان وحركة؛ وأمّا الفعل العقلي فلا حاجة فيه إلى زمان وحركة ولا وضع ومقدار، إنّما المحتاج إليه فيه نفس الفاعل وماهية القابل لا غير.

مثال الأول التحريكات والإحالات، مثل التسخين والتبريد والترطيب والتسويد والتبييض والتغذية والإنماء والتوليد ونحوها؛ ومثال الثاني كالإنارة والإضاءة والإراءة وقدع العكوس والأشباح والمسحانيات وحدوث التشكيلات كالتربيع والتثليث والتعكيب وغيرها؛ ومثال الفعل الإلهي كمطلق الإيجاد والإبداع والإفاضة والإعلام والهداية والجود والفضل والرحمة وغيرها.

إذا تقرّر هذا فنقول: إنّ كل فعل طبيعي يصدر عن فاعله القريب-سواء فعل في مادة وجوده أو في تغيرها -لابد أن يكون بالمباشرة والملاقاة، وذلك لأنّ الفاعل الطبيعي منغمر في مادته كل الانغمار ومستغرق فيها كل الاستغراق. ثم إنّ الوجود لمّا كان مقوم الإيجاد، والإيجاد متقوم بالوجود، فكل ما يحتاج في وجوده إلى شيء يحتاج في الإيجاد إلى ذلك الشيء على النحو الذي يحتاج إليه. فالفاعل إذا كان وجوده مفتقرأ إلى المادة كل الافتقار حتى يكون في كل جزء

٢) ط: \_ والإرامة.

۱ ) دا:قي.

٣) ط: ـ في.

منها جزء منه، فكان في إيجاده و فاعليته محتاجاً إلى تلك المادة، كالصور العنصرية وكمالاتها الثانوية من الكيفيات المحسوسة؛ فما لم تكن المادة المنفعلة منها ملاقية لها حتى يصير كأنّ مادة الفاعل ومادة المنفعل شيء واحد، لايفعل ذلك الفاعل فعله فيها. فلو سخنت الحرارة الفاشية في جسمية النار مثلاً جسمية أخرى من غير لقاء ومن غير أن تصيرا كأنّهما جسمية واحدة، يلزم أن لايكون تلك الحرارة مفتقرة إلى لقاء محلها والفشو والسريان فيه؛ واللازم باطل فالملزوم مثله، لما علمت من أنّ الإيجاد فرع الوجود، فكل مفتقر في وجوده إلى محل يسري فيه بتمامه فكذلك يفتقر في فاعليته إلى محل يسري فيه فاعليته كسراية وجوده فيه أ. فثبت أنّ هذه الأفاعيل الطبيعية لايمكن إلّا بلقاء الفاعل للمنفعل، وهو المطلوب.

وأمّا قول المعترض: الشمس تسخّن وجه الأرض من غير ملاقاة، وقول آخر: إنّها تجفّف الأرض المبتلة كالطين، وأيضاً إنّها تبيّض ثوب° القصار وتسوّد وجهه من غير ملاقاة، فنقول:

أمًا أوّلاً، فإنّ فعل الشمس أوّلاً وبالذات ليس إلّا واحداً متشابهاً هو الإضاءة والإنارة، وهو أمر يحدث دفعة في هذه الأجسام القابلة، ففعله بالذات هو من قبيل الأفاعيل التي هي من القسم الثاني. وإذا فعلت الشمس فعلها، قبلتُه الأجسام القابلة المنفعلة بواسطة طبائعها التي فيها دفعة؛ ثم إذا قبلت النور دفعة وبقي الضوء فيها زماناً يعتد به، فعلت طبائعها بواسطة إعداد النور تسخيناً في

١) عبارات: «الفاعل الطبيعي... وفاعليته» بر «اه محر شده است.

۲) ط: النشق ۲) دا: کسریان.

٤) مط: .. إلى محل يسرى فيه بتمامه... فيه. ه) ط: ــ ثرب.

تلك الأجسام المنفعلة. وكذا تفعل السخونة في الجسم الكثيف سواداً بعد تجفيفه وتطيل الأجزاء المائية وتبقية الأجزاء الأرضية، وفي الجسم اللطيف بياضاً بعد تصفيته وتصفيله لكثرة المائية والهوائية فيه.

وأمّا ثانياً، فإنّ مقتضى ما ذكرنا أنّ الجسم الحارّ - كالنار - لا يؤثر بالسخونة في شيء إلّا بالملاقاة، لا أنّ قابل الحرارة لا يقبل الحرارة إلّا بملاقاة الفاعل إيّاه؛ لأنّ ذلك كلام آخر غير لازم من القضية المذكورة وليس ممّا يستحيل، إذ لا استحالة في أن يتأثر جسم من فاعل غير مباشر لا بتوسط جسم آخر ملاة له.

#### البحث الثانى

إنّ الشيخ ذكر في بعض رسائله أنّ كل فاعل يفعل في منفعله فإنّما يفعل <sup>٣</sup> بتوسط مثال واقع منه في المنفعل، وكذا كل منفعل مـنفعل <sup>٤</sup> إذا انـفعل بـتوسط مثال من الفاعل فيه. ومثّل لذلك بأمثلة جزئية فقال:

إنّ النفس الناطقة إنّما تفعل في نفس ناطقة أخرى بأن تضع فيها مثالها وهو شكلها، والمسئ إنّما يحدّد السكّين بأن يضع في جوانب حدّه مثل نفسه فيما ماسّه وهو استواء الأجزاء وملاستها.

ولقائل أن يقول: إنّ الشمس تسخّن وتسوّد من غير أن تكون

قال:

١) ط: الكثرة.

٢) عبارات: «وإذا فعلت الشمس فغلها... ذكرنا أنَّ» در هاه ممو شده است.

٣) مط: – لا بتوسط جسم آخر... فإنّما يفعل. ٤) مط، ط: ينفعل /ط: – منفعل.

ه) ط: تمسنم.

#### السخونة والسواد مثالاً لها.

لكنّا نجيب عن ذلك بأن نقول: إنّا لم نقل بأنّ كل أثر حصل في متأثر من مؤثر أنّ ذلك الأثر حاصل في المؤثر، وأنّه مثاله في المتأثر؛ لكنّا نقول: إنّ تأثير المؤثر القريب المباشر يكون بتوسط مثال ما يقع فيه منه. وكذلك الحال في الشمس، فإنّها تفعل في منفعلها القريب بوضع مثالها فيه وهو الضوء، وتحدث من حصول الضوء فيه السخونة؛ فيسخّن المنفعل عنها منفعلاً آخر عنه بأن يضع فيه مثاله أيضاً وهو السخونة أ، فيسخّن بحصول السخونة ويسرد، وهكذا من جهة البرهان الكلي؛ فليس هذا موضعه. (انتهى كلامه.)

والحق أنَّ الفاعل إذا كان فاعلاً حقيقياً يفعل بذاته، لا الذي سمّاه الطبيعيون من الأسباب المعدّة، فذلك الفاعل لابدً أن يفعل بأن يضع مثاله في ما ينفعل عنه. وأمّا القسم الآخر فليس من شرطه أن يكون فعله مثال نفسه.

ثم لابد أن تعلم أيضاً أنّ تأثير الفاعل الحقيقي لايكون إلّا في الوجود ' بأن يكون أثره الصادر منه وجوداً آخر. فإذا ' كان لابد من تفاوت في الوجودين، وهو أن يكون وجود الفاعل أقوى وأكمل ووجود المفعول أضعف وأنقض، فإذا كانا كذلك وقد علمت أنّ الماهية تابعة للوجود، فاختلافه بالذات يوجب اختلاف الماهية. فماهية الفاعل تخالف ماهية الفعل من هذه الجهة مع اتحادهما في

١) ط: \_ فيسخن المنفعل... هو السخونة.

٢) عبارات: دو هكذا من جهة البرهان الكلي... إلّا في الوجود، در نسخة مناه معو شده است.

٢) ط: إذا.

#### طبيعة الوجود وتقاربهما في الدرجة الوجودية؛ فاعلم.

#### البحث الثالث

إنّ القوم حكموا بأنّ أفعال القوى الجسمانية وانفعالاتها إنّما تكون بمشاركة الوضع؛ واحتجّرا عليه بأنّ الإيجاد متقوم بالوجود، فالافتقار إلى المادة في الوجود وهي لاتنفك عن الوضع يستلزم الافتقار إليها بوضعها. وفرّعوا على هذه القاعدة بأنّ جسماً لايمكن أن يوجد جسماً آخر، ولا الجسماني يمكن أن يوجد ما لا وضع له بالقياس إليه.

واستشكل بعضهم هذا بأنّ الأمر الروحاني يؤثر في الأجسام فتنفعل الأجسام عنه من غير توسط وضع بينهما؛ وكذا البدن يؤثر في النفس وليست بينهما نسبة وضعية، وهذا الإشكال ممّا أورده بهمنيار في أسئلته عن الشيخ عليه.

وأجاب عن الأوّل بما حاصله أنّ الأشياء البريئة عن المادة تؤثّر في نفس الأجسام وصورها، لا بأن تجعلها متوسطاً في الفعل أو تقعل بوسائطها؛ بخلاف القوة الجسمانية، فإنّها لاتفعل إلّا بأن تكون المادة واسطة مخصصة لها بفعل مخصوص.

وعن الثاني بأنّ النفس ليست من الأمور التي لا علاقة لها مع المادة، ولم يبرهن أنّ ما لا وضع له لا يؤثر فيه ما له وضع، بل على أنّ ما لا وضع له ولا علاقة أيضاً له "مع ذي وضع لا يؤثر فيه ذو وضع". والنفس وإن لم تكن ذات

١) ش، دا: عليها. ٢) ش: أسؤلته.

T) مط: ــله. 3) مط: ماد ماد .

ه) مط: +بل على أنَّ ما لا وضع له ولا علاقة أيضاً مع ذي وضع لا يؤثر فيه ذو وضع.

وضع، لكن لها علاقة مع البدن وهو ذو وضع.

أقول: النفس الناطقة الإنسانية ' عند الشيخ وأصحابه جوهر مفارق الذات والوجود عن الأجسام، ولا تعلّق لها إليها إلاّ تعلّق التدبير والتصرّف. ومثل هذا التعلّق لا يكفي في أن يؤثر فيها ذو وضع، فإنّ المؤثر فيه وإن لم يكن ذا وضع بالذات فلابد أن يكون ذا وضع بالعرض؛ والنفس لا وضع لها لا بالذات ولا بالعرض، إذ الضرورة قاضية بأنّ الذي لا تعلّق له بشيء تعلقاً انضمامياً لم يصر متصفاته.

والتحقيق أنّ جوهر النفس وإن كان موجوداً بوجود واحد، لكن وحدتها ضرب آخر من الوحدة؛ فهي بذاتها تكون في البدن وبذاتها تنفصل عنه، فهي فيه ولا فيه حسب مراتبها في الوجود الجمعي. فمن حيث هي في البدن عنه، فهع بفعله وتنفعل بانفعاله، ومن حيث كونها أمراً مفارقاً عنه لا يؤثر فيه أشيء من نوات الأوضاع، فهكذا يجب أن يتصور الحال في النفس مادامت نفساً؛ لكن إدراكه صعب على كثير من أذهان العلماء، فضلاً عن غيرهم. وذلك فضل الله يؤثيه من يشاء.

(ص ٢٧٤. س ه ] قال: مَفَإِن قَالَ قَائَل: إِنَّ النَّارِ قَد تَذَيِّبِ الجواهر فَتَجَعَلَها أَصِيناً وَعَلَيْ النَّالِ ...»:
 أسخن منها لأشًا شخط أيدينا في النَّال ...»:

٧) ط: متفصيل.

 <sup>4)</sup> عبارات: «وعن الثاني بأنّ النفس ليست... أقول النفس الناطقة الإنسانية» برعاء معر شده است.

۲) مط: \_ فی،

٤) ش، مط: - البدن. ٥) ط: - أمراً.

٦) ط:في.

لمًا ذكر الشيخ من أقسام المستعدات التامة ما يشتمل على طبيعة ` تمانع الذي ينفعل به عن الفاعل أو يديد الذي ينفعل به عن الفاعل أو يديد عليه بأنّه لايمكن أن يساوي الفاعل أو يديد عليه فيما حصل فيه من ذلك الفاعل، وردّ عليه الإشكال بحال الفلزات المذابّة بالنار والمسبوكات بأنّ سخونتها أقوى من سخونة النار حيث يحترق اليد منها بمجرد الملاقاة دون النار.

فأجاب عنه بأنّ فيها وجودها عديدة من الأمور -غير الحرارة -هي الباعثة لأن يظهر من الفازات الذائبة أثر السخونة أقوى من النار، وهي كونها غليظة لزجة يبطؤ بها ملاقاة اليد إياها، وكون لصوقها باليد عسر الزوال، وكونها متحدة السطح غير مخالطة بأجسام مخالفة لها في التأثير، وكون النار غير صرفة، بل ممازجة لغيرها من أجرام هوائية كاسرة إياها من حاق حرّها؛ فهاهنا أمور ثلاثة بعضها أقرب إلى الظهور من بعض:

أحدها أما هو في المسبوك، وهو كونه غليظاً لزجاً يوجب التشبث باليد وبطء الانفصال منها، فلا يفارقها إلّا في زمان له قدر بالإضافة إلى زمان ملاقاة النار وإن لم يكن التفاوت مدركاً للحس لكن الدليل يوجبه. وقد تقرّر أنّ ازدياد زمان الفعل من الفاعل يوجب اشتداده، فالفاعل الضعيف القوة ربما يفعل فعلاً أقوى لطول المدة من الفاعل القريّ في مدة قصيرة.

و ثانيها ما هو في النار، وهو أنّ هذه النار المحسوسة إنّما هي مركبة من أجزاء نارية حقيقية وأجزاء أخرى أرضية متصعدة بتبعيتها يخالطها بنحو الامتزاج لا بنحو الاتصال، بل يتخلّلها الهواء من خارج على سبيل التجدّد بأن

۱) دا: ـ طبيعة.

٢) عبارات: همي الباعثة لأن يظهر من الفازات... إلى الظهور من بعض أحدهاه در عاء معو شده است.

يتوارد عليها شيئاً بعد شيء؛ وكلّما يرد ينفصل منها ويتجدّد بدله، والوارد عليها هواء بارد فيكسر ببرودته كيفية الحرارة قبل أن يتسخّن بها ويصير ناراً مثلها، لأنّ صيرورته ناراً جوهرياً يستدعي زماناً أقل من زمان استحالة النار في الكيفية. ومع ذلك فإنّ النار سريعة الحركة في الصعود والانفصال عن اليد، فلا يبقى جزء منها مماساً لليد زماناً حتى يؤثر فيها تأثيراً محسوساً، بل ينحدر من العضو اللامس سريعاً.

وقوله ؟: «فيما ً لم تجتمع تأثيرات غير محسوسة كثيرة لا يؤدّي إلى قدر محسوس وذلك في مدّة لها قدر» الباء للسببية؛ والسبب هاهنا عدم سبب التأثير، فإنّ عدم العلة لشيء علة لعدمه. ومعناه أنّ النار التي تلاقي يد اللامس لخفتها وسرعتها في الحركة تنفصل عنها بسرعة ولكن يلاقي اللمس جزءاً آخر من النار بدل جزء المنفصل؛ فلو كان لليد مكث صالح فيها لأمكن أن يجتمع في اللامس تأثيرات متعددة مجموعها له قدر محسوس في التأثير وإن لم يكن واحد واحد منها محسوساً، فما لم يجتمع تلك التأثيرات لم يحصل هذا الأثر

وأمّا الفلز المذاب فإنّ أجزاءه مجتمعة متصلة اتصالاً وحدانياً لا اتصالاً امتزاجياً، فلها سطح واحد؛ وإنّها ثقيلة الطبع لا تتحرك بسرعة في الانفصال عن العضو، فكان ما به الملاقاة بين اليد والمسبوك سطحاً واحداً متصل

۲) إليان الشفاء ص ۲۷۰، س ۲.

۱) مطا،ط: ــببرودته.

٤) ش: عنها.

٣) الشفاد فما (پاررق: فيما).

ە) ط:سىلب.

عبارات: «ومعناه أنّ النار التي تلاقي بد... ثقيلة الطبع» در عباه معو شده است.

الأجزاء ' فيتطابق المتلاقيان بالكلية. وليس كذلك ما يلاقي العضو من النار المحسوسة الغير الحقيقية، فلا يوجد 'لها سطح واحد ناري لتركب سطحها مع سطح ما يخالطها من الأجزاء الهوائية الباردة بالقياس إليها؛ فلا يلاقي اللامس النار ' بكليتها بما هي نار، فلا يؤثر تأثير الملاقي بكليته إلاّ أن يمضي ' مدّة تتماقب فيها المماسات فيقوى التأثير لكثرة الأفاعيل أو يبقى ضعل واحد ببقاء فاعله وهو السطح الملاقي من غير تبدّل، فيتسلط ويقوى الفعل.

والفرق بين الوجهين باعتبار العدة في أحدهما والمدة في الآخر؛ كما هو الأمر في ساثر الاستحالات الطبيعية من أنّ التأثير يشتدّ في القابل إمّا بمؤثر قوي التأثير، أو بكثرة المؤثرات الضعيفة، أو بطول زمان التأثير من مؤثر ضعيف.

وقوله أن «وأمّا النار المحفوفة في ألكيران» كأنّه سؤال وجواب وهو أنكم ادّعيتم أنّ النار المحسوسة أقلّ تأثيراً من السبيكة في التسخين، لكونها مختلطة بالغير: فما تقولون في مثل النار المحصورة في كور الحدّادين وهي النار الشغافة الغير المحسوسة بالبصر لقوتها على إحالة ما يخالطها من الأجزاء الهوائية، ثم لا يرد عليها شيء من خارج، لكونها محفوفة في الكيران؟

فأجاب بأنّ تلك النار أعظم تأثيراً من سائر النيران فيما يماسها من المسبوكات وغيرها وأسرع زماناً في التأثير من غيرها في تلك الأمور. وذلك

١) ش: .. الأجزاء. ٢) دا: فلا يوجب.

۲) ط: البارد. ٤) دا: بمضى،

ه) دا: بستند. ۲) هنان س ۸.

٧) الشفاد المعقونة. ٨) الشفاد + مثل.

٩) ش: لفرتها.

لاجتماعها حيث لا يرد عليها هواء من خارج؛ وصرافتها لقوّتها على إحالة ما كان يخالطها أوّلاً.

و خالفها هو اختلاف حال اليدفي المرور على النار والمرور على السبائك، فإنّ اليد قادرة على قطع الأجسام اللطيفة كالنار والهواء بسرعة لايمكنها قطع غيرها بمثل تلك السرعة لكثافتها؛ وذلك لأنّ المعاوق في أحدهما ضعيف وفي الآخر وي، ولا يبعد أن يكون تسمية الكثيف كثيفاً واللطيف لطيفاً لأجل اختلافهما في المعاوقة كثرة وقلة. والمشهور في وجه التسمية قريب من هذا المعنى، وهو اختلافهما في المنع وعدمه عن نفوذ الشعاع فيهما لا.

قوله ": «فلو كان المسبوك ...»: يعني لو فرض أنّ المسبوك اليس فيه من جهات كونه أشدّ تسخيناً للعضو من النار إلّا أطولية زمان قطع العضو إيّاه من زمان قطعه للنار، لكفي ذلك في كونه أشد تأثيراً منها، إذ يتضاعف تأثير المؤثر من جهة تضاعف زمان تأثيره. فإذا ضوعف زمان تأثير المؤثر الضعيف على زمان تأثير المؤثر القويّ على نسبة مضاعفة القويّ على الضعيف في القوة، كان أثراهما متساويين؛ وإذا ضوعف أكثر من ذلك، كان أثر الضعيف أكثر من أثر القريّ. وربما لم يكن زيادة الزمان على الزمان مع كونه أضعافاً مضاعفة محسوسة، لأنّ المقدار القليل الغير المحسوس يحتمل القسمة إلى غير نهاية المؤيادة زمان تشبّث السبيكة باليد على زمان

١) مط: الأخرى. ٢) ش: فيها.

٣) هنان، س ١٢. ٤) مط: ــ يعني لو فرض أنَّ المسبوك.

ه) ط: \_ تأثير. ٢ ) مط: \_ أثر الضعيف.

٧) مط: \_ على الزمان. (٨) دا: النهاية.

ملاقاة النار ' مع عظمها ربما لم يكن محسوسة كما لايخفى. هذا تمام ما ذكره في الجواب عن النقض بالفلزات المذابّة للقاعدة.

أقول: فيه نظر من وجوه:

الأوّل: إنّه يجب أن يعلم أنّ أكثر هذه الأسباب الفاعلية ليست فاعليتها بالقياس إلى ما سمّيت أفاعيل لها؛ فالنار ليست بالعقيقة علة لنار أخرى ولا الحرارة التي لها علة لحرارة جسم آخر بالذات، بل ربما كانت ماهيته بمجاورتها لمادة ذلك الجسم لقبول الحرارة من فاعل آخر كطبيعته التي هي مبدأ صفاته اللازمة وغير اللازمة ومبدأ أفعاله الدائمة وغير الدائمة. ونحن نرى مجاورة النار للأجسام تحدث لها أوّلاً تخلخلاً ورقة في قوامها، وإذا رقّ القوام لجسم من الأجسام حدّاً زائداً على رقة الهواء يحترق ويصير ناراً ولو لم تكن تلك النار موجودة. وكثيراً مّا يشتعل الكبريت ونحوه من جسم يتسخّن كالحديدة المحمّاة آ، ولا شبهة في أنّ الكبريت المشتعل أشدّ سخونة من الحديد الغير الذائب.

فإذن نقول: ليست العلة الفاعلية لسخونة الأجسام المذابّة هي سخونة النار المجاورة لها: بل الفاعل لها هي طبيعتها الخاصة بها، التي هي مبدأ كمالاتها وأفعالها.

الثاني: إنّه ليس هذا المقام مثال كون الفاعل والمنفعل مشتركين في استعداد المادة ويكون استعداد المادة ناقصاً لوجود أمر مضاد في المنفعل كاستعداد الماء المتسخّن للسخونة؛ وذلك لأنّ صور المركبات المعدنية

١) ش: - النار. ٢) ش: -- وغير اللازمة.

٣) مطاط: العامية. ٤) دا: ــ هي.

وغيرها ليست طبائعها مضادة السخونة، بل هي بذاتها قد تكون فاعلاً للسخونة عند إعداد مُعدّ لها في التسخين، لما مرّ أنّ الفاعل القريب في سخونة الذاتيات من الأجسام هي طبائعها.

الثالث: إنّ الفاعل كلّما كان أقوى وجوده كان تأثيره الذي بالذات أقوى وأشدٌ؛ ولهذا تكون الحرارة -سواء كانت بالقسر أو بمجرد الطبع من الجسم القويّ القوة أ-أسرع منها من الجسم الضعيف القوة، كما شهدت عليه التجربة. وهذا دليل على أنّ السبائك يجب أن تكون أشدّ سخونة من النار.

فإن قال قائل: من أين يعلم أنَّ الفلزات أقوى وجوداً من النار؟

قلنا: لأنَّ العناصر كلها هي القابلة للتركيب والتخليق لنقص جوهرها ووجودها عنهي تصير أجزاء مادية للمعدنيات وغيرها. ولا شبهة في أنَّ الصورة أقوى جوهراً ووجوداً من المادة وأجزائها.

الرابع: إنّ قياس فاعل التبريد ومنفعلِه كتياس فاعل التسخين ومنفعلِه. ونحن نشاهد كثيراً أنّ المنفعل هناك يكون أشد تبرّداً من الفاعل، كالأواني والطاسات المتبرّدة بالماء أو الهواء الباردين أنّها تصير أبرد من الماء أو الهواء. والوجوه التي ذكرها في الاعتذار منها غير جارية فيها مع أنّ المثال كالمثال.

الخامس<sup>1</sup>: إنّ فيما ذكره من الوجوه مناقشات ومُنُوع لا نطول الكلام مذكرها، إذ ليس المبحوث عنه من المقاصد الشريفة الكلية.

١) مط: \_ في المنفعل كاستعداد... طبائعها مضادة.

٢) مط: \_ أقوى. ٢) مط: الجسم العظيم أقوى و.

٤) ط: \_ ووجودها. ه) مط: و.

عبارات: «فإن قال قائل من أين... الخامس» در عداء محو شده است.

#### ♦ [ص ٢٧٠، س ١٨] قال: «ومن حق هذا الموضع ...»:

لمّا كانت المسألة قاعدة كلية هي أنّ المنفعل لايكون مثل الفاعل فيما يفعله إذا كانت مادتاهما مشتركتين في استعداد مّا ، ولكن المنفعل أنقص استعداداً من الفاعل، والبرهان قائم على صحتها: إلّا أنّه يشتبه الحال في بعض التفاريع الجزئية ويترهّم انتقاض تلك القاعدة بها من جهة ما يدركه الحس اللحسين ، فالإمعان في تصحيح تلك المواد الجزئية إنّما يليق بالصناعة الطبيعية. ولعلّ الذي فعله الشيخ من البسط هاهنا يكفي أو يزيد على الواجب في هذا الفن؛ وكأنّه استشعر كون ما ذكره من الوجوه موضع مناقشات، ولذلك جعل المقام مُعوجاً إلى البسط الأبسط والاستقصاء الكثير.

#### ♦ [ص ٢٧٦، س ٣] قال: «فقد ظهر من جملة هذه التفصيلات أنَّ ٦ ...»:

أمّا الموضع الذي لا يتساوى فيه الفاعل والمنفعل من أقسام القسم الثاني ما لا يكونان مشتركين في استعداد المادة كضوء الشمس والأرض. وأمّا الموضع الذي محمّت المساواة ويظنّ فيه جواز الزيادة، فهو ما يكون المنفعل تامّ الاستعداد كحدوث النار من النار. وأمّا الموضع الذي لا يجوز إلّا قصور المنفعل عن الفاعل، فهو ما يكون استعداد المنفعل ناقصاً لأجل ما في طباعه من الأمر المضاد لما يقبله، كالماء لقبول السخونة.

۱) ط: پنغطه. ۲) ط: مشترکین.

٣) مطا: استعدادها، ٤) مطا: اللمس.

ه) ش: السبط. ٢) الشفاد ـ أنّ.

ه) ش: البسيط. ٢) الشفاء: ١٠٠٠

٧) دا، ط: لايكون. ( ) مط: \_ صحت المساولة ويظنَّ ... الموضع الذي.

وأمّا الفلز المذابّ بالنار فهو عندنا من أقسام المستعد بالاستعداد التام؛ لأنّ الطبيعة المسخّنة فيه صورة نارية حادثة، والقابل هناك نفس المادة الأوّلية لا المادة مم العارض.

وتحقيق هذا المقام يحتاج إلى بعض قواعد عرشية لنا محقّقة بالبراهين مؤيّدة بمكاشفات أرباب الشهود واليقين.

منها تجويز التبدّل في الوجود، والاستحالة في الجوهر.

ومنها تجويز كون الماهيات الكثيرة موجودة بوجود واحد، بمعنى أنّ موجوداً واحداً يصدي مصداقاً لمعاني ماهيات موجودة في غير هذا الموضع بوجودات متخالفة الحقائق؛ فإنّ المسبوك له صورة جوهرية تفعل فعل النار فيكون ناراً بالحقيقة وإن وجد فيه معنى آخر غير النارية، إذ لا نعني بالنار إلّا ما له ماهية النار.

فإن كان المراد من حقيقة كل ماهية ـ كالنار والهواء والإنسان ونحوها ـ ما لا يصدق على موضوعها بالذات غير تلك الماهية، فذلك يوجب عدم اتحاد الماهيات الكثيرة بوجود واحد.

وإن أريد بها ما يكون مصداقاً لذلك المعنى الذي هو الماهية، سواء وجدت فيها ماهية أخرى أم لا، فذلك لا ينافي اتحاد الماهيات الكثيرة في وجود وإحد.

والجمهور لا يجوزون اتحاد الأشياء المتباينة في الوجود، للاشتباه الواقع لهم بين الأمرين والخلط بين الصقيقة بالمعنيين. وموضع بيان هذا المقصد لس هاهنا.

١) ش: الاستعداد /مط: لاستعداد.

# ♦ [من ٢٧٦.س ٥] قال: «وظهر في خلال ذلك أنّه وإن كان كذلك ♦ [من ٢٧٦.س ٥] قال: «وجود المعنى من جهة الوجود ..»:

إشارة إلى ما ذكره آنفاً من أنّ العلة والمعلول فيما لم تكن العلة فاعلة لوجود نفس المعنى، بل لخصوصية لمخصية له وإن فرضنا تساويهما فيما يقبل الشدة والضعف، فإنّ للعلة تقدماً ذاتياً من جهة الوجود. وقد علمت ما فيه، فلا جاجة إلى الإعادة.

## ♦ [ص ٢٧٦. س ٨] قال: «ثم الفاعل والمبدأ الذي ليس منفعله مشاركاً في النوع ولا في المادة وإنماس»:

يريد بيان القسم الأول الذي لا مشاركة فيه بين الفاعل ومنفعله في الماهية والمعنى ولا في استعداد المادة، إنّما المشاركة بينهما في مطلق الوجود لا غير؛ فالحكم فيه كون الفاعل أولى وأقدم في الوجود من المنفعل، كما في سائر الأقسام التي كانت للقسم الثاني من كونهما متشاركين في المادة بعد تشاركهما في الماهية والمعنى أو مختلفين فيهما ، ومن كون المعلول مساوياً للمبدأ الفاعل أو أزيد أو أنقص؛ فإنّ الفاعل في بعض تلك الأقسام وإن لم يكن أزيد من المنفعل في المعنى المشترك بينهما، لكن كان يجب كون الفاعل في جميع تلك الأقسام غير مساو للمنفعل بحسب اعتبار أصل الوجود، بل يكون أولى وأقدم منه في الوجود -كما ذكره الشيخ سابقاً وأكده فيما بعد ذلك.

الشفاه: + نفس.
 الشفاه: + نفس.

۲) عبارات: وإشارة إلى ما ذكره... يريد بيان؛ در ضغا «اه محر شده است.

٤) دا، مط: فيها.

ففي هذا القسم الذي لا مشاركة فيه بينهما أصلاً إلّا في مطلق الوجود كان الحكم بأنّ المبدأ الفاعلي غير مساو للمعلول في الوجود أظهر وأبين؛ فإنّ المساواة في الوجود حيث كانت مرتفعة عن الفاعل فيما إذا كان المعلول مساوياً له في المعنى أو أزيد منه، فهاهنا أولى وأظهر؛ لأنّ وجود المنفعل مستفاد من الفاعل، والمفيد أولى وأسبق بما يفيده من المستفيد.

وقد بيننا أنّ هذا الحكم إنّما يتم في الفاعل الحقيقي الذي هو بذاته مفيد ومُعط للوجود بالقياس إلى ما يفيده بالذات، لا بالقياس إلى ما يفيده 'بالعرض. فالأب مثلاً لايجب أن يكون أولى بالوجود من الابن ولا الحركة أولى به من السخونة؛ ولهذا قد تكون الحركة علة للحركة كما قد تكون الحركة علة للسخونة. نعم، كل من هذه المبادئ كان أولى بالوجود ممّا هو فاعله بالذات، كالأب بالقياس إلى تحريك آلة الوقاع مثلاً ونحوذلك ـكما مرّ في الكتاب.

### ♦ [ص ٢٧٦. س ١٣] قال: «ثم الوجود بما هو وجود لايختلف في الشدّة والضعف، ولا يعقبل الأقعل والأنقص ...»:

هذا الكلام بظاهره يناقض ما هو التحقيق حسبما ما شيّدنا بنيانه وأحكمنا تبيانه في مواضع من كتبنا وعوّلنا عليه مراراً، من أنّ الوجود في الجوهر أقوى وأشدّ من العرض، وفي الجوهر المفارق أقوى من الجوهر المادي، والواجب أقوى وأشدّ من الممكن.

وكذا ما في كلام بعض المحقّقين أنّ التشكيك بوجوهه الثلاثة متحقق بين الواجب والممكن، فذاته تعالى أقدم وأولى وأشدّ في نفس الوجود من الممكن؛

۱) ش یعده.

لكن مراد الشيخ هاهنا أنّ الوجود ابما هو وجود مطلق غير مختلف في الأفراد، وهذا لا ينافي كون بعض الأفراد في حدّ فرديته يكون أشدّ من فرد آخر كذلك. وهذا على وزان ما ذكره الشيخ في فصل خواص الكمّ من قاطيفورياس للمسكّ حيث قال:

ليس في طبيعته تضعف واشتداد ولا تنقّص وازدياد؛ است أعني بهذا أن كمية لاتكون أزيد من كمية وأنقص ، ولكن أعني أنّ كمية لاتكون أشد وأزيد في أنّها كمية من أخرى (إلى آخر ما ذكره.)

فهاهنا أيضاً يكون المراد بقوله: «لا يختلف في الشدّة والضعف» أنّ وجوداً لايكون في أنّه مطلق الوجود العام البديهي التصور و أشد أو أزيد من وجود آخر كذلك، مع كون بعض الوجودات في نفسه أشدّ أو أزيد وبعضها أضعف وأنقص؛ كما أنّ سواداً لايكون في مفهوم السوادية أشدّ أو أزيد من سواد ولا أضعف منه فيها، ولكن قد يكون سواد في نفس وجوده الخاص أشدّ أو أزيد من سواد آخر وأضعف وأنقص منه.

ولكن يجب أن يعلم أنّ كلّ ما هو غير طبيعة الوجود ففيه ماهية كلية ووجود خاص، والتفاوت أو التشكيك بين أفرادها يرجع إلى نفس الوجودات والهويات الشخصية. وأمّا التفاوت في الوجود و آلشدة والضعف أو الكمال والنقص، فكل ذلك إنّما يقع في نفس حقيقة الوجود، فإنّ الوجود أيضاً حقيقة متفقة في حصصها وأفرادها غير الأمر الانتزاعي الذهني؛ كيف والوجود أولى

١) با: المراد.

٢ ) ر. ك: منطق الشفاء ج ١ (المقولات، المقالة الرابعة، الفصل الثاني)، ص ١٤٢، ص ٥.

٣) الشفاة ولست. ٤) الشفاة + من كمية.

ه) ملاد قی. ۲) ملا: آن،

بأن يكون حقيقة من سائر الماهيات التي كونها ذوات حقائق إنّما هو بالوجود؟! فإذن، التفاوت في الوجود كمالاً ونقصاً أو شدة وضعفاً إنّما هو بنفس الوجود، فالاختلاف فيه بنفس ما به الاتفاق؛ وهذا من خواص حقيقة الوجود، فإنّها في نفسها ذات شؤون متفاوتة.

ثم لا يخفى أنّ الوجود كما أنّه في ذاته يختلف بالشدة والضعف، كذلك يختلف بالتقدم والتأخّر والغنى والحاجة والوجوب والإمكان؛ لكن الاختلاف الأوّل لايكون إلّا من جهة خصوصيات الأفراد، أي لا باعتبار الخصوصية. وأمّا هذه الاختلافات الثلاثة فيمكن اعتبارها في مفهوم مطلق الوجود مع قطع النظر عن الخصوصيات.

إذا تقرر هذا، ففي كل من هذه الصفات والاعتبارات يكون الطرف الأشرف للعلة ومقابله للمعلول. فإن اعتبرت التقدم والتأخر، كان الوجود للعلة متقدماً وللمعلول متأخراً؛ وإن اعتبرت الغنى والحاجة، فمعلوم أنّ المعلول مفتقر إلى العلة، والعلة ليست مفتقرة إليه سواء افتقر إلى غيره أو لم يفتقر أصلاً كواجب الوجود. وهذا المعنى قريب من الأوّل. المعنى ألأوّل يكاد أن يكون نفس العلية أو المعلولية بالذات، وغيرها باعتبار المفهوم؛ فإنّ تقدم الشيء على شيء بالذات هو عين كونه علة له. وإن اعتبرت الوجوب والإمكان، فالمعلول لايجب إلا عندما كانت العلة واجبة بذاتها أو بغيرها؛ وأمّا العلة فربما وجبت حيث لايكون المعلول واجباً. فإن كانت العلة علة كل معلول ولهي كما أنّها واجبة الوجود

١) ط: الاختلاف. ٢) ط: ــ أي.

٣) ش: هذا الاختلاف. ٤) ط: والمعنى.

ە) ش: ـ علة،

لذاتها كذلك واجبة الوجود بالقياس إلى جميع المعلولات، وهذا شأن الأوّل تعالى؛ فالكل ممكن في ذاتها واجب بسببه.

وعلى هذا، فإن كان في الوجود شيء هو علة لمعلول خاص أو لعدة من المعلولات، كانت من المعلولات، كانت من المعلولات، كانت العلة واجبة الوجود بالقياس إلى ما هو معلول لها؛ وأمّا المعلول فكيف ما كان وأيّ ما كان أن فهو في نفسه ممكن وواجب بسبب علته. فللعلة على الإطلاق وجوب لذاتها بالقياس إلى المعلول، لا الإمكان؛ وللمعلول مطلقاً إمكان في ذاته، وأمّا وجوبه فليس إلّا بواسطة العلة.

♦ [ص ٢٧٧، س ٤] قال: «وتلخيص هذا هو أنّ المعلول هـ و في ذاته بحيث لايجب له وجوده وإلا لوجب» إلى قـ وله إص ٢٧٨، س ٣]: «قتصير»:

معناه واضع حق لا سترة فيه ولا شك يعتريه، والذي نريده إيضاحاً أنّ العلية والمعلولية مفهومان متضايفان، إذ كل منهما بالقياس إلى الآخر، والمتضايفان بما هما متضايفان معان في التحقق والوجود.

ثمّ إنّ وجود العلة لذاته غير متعلقة بالمعلول، وإلّا لكانت معلولة لمعلولها وهو محال. وأمّا وجود المعلول فهو لذاته متعلق بالعلة، فلذات العلة لذاتها اعتبار وجود، و"لكونها مقيسة إلى المعلول اعتبار وجود آخر؛ وذلك الاعتبار سابق على اعتبار المعية بينهما لتقدم الذات على الإضافة. فوجوب وجود العلة لذاتها قبل وجوب وجود العلة والمعلولية بينهما؛ وأمّا وجود العطول ووجوبه

١) عبارات: «تكون السخونة علة للحركة كما قد... المعلولات كانت» بر نسخة «باه محر شده است.

۲) ش: ـکان. ۲) مط: ــو.

فهو في مرتبة كون العلة علة، فيكون متأخراً عن وجود ذات العلة ووجوبها و امتارناً لكونها علة.

فإن قلت: كما أنَّ للعلة اعتبار ذات واعتبار علية متأخرة تأخر الصفة من الموصوف فكذلك حال المعلول.

قلنا: الفرق حاصل بأنّ وجود المعلول وجود تعلقيّ، فليس له قبل التعلق بالعلة حصول أصلاً: فوجوده عين تعلقه ومعلوليته، بخلاف وجود العلة.

فإن قلت: وجود العلة أيضاً قد تكون نفس عليته فيما إذا كان الفاعل فاعلاً بذاته، كالواجب بذاته.

قلنا: فالتقدم بالوجود والوجوب هناك أوضع، فإنّ ذاته تعالى من جهة وجوبه الذي هو عين ذاته مبدأ لما سواه لا بعروض علية زائدة عليه؛ فلذاته بذاته علية لما سواه قبل عروض العلية الإضافية التي هي من مقولة المضاف ويكون وجودها مع المضاف الآخر. وأمّا وجود المعلول فسواء كان نفس الإضافة أو معروضاً لما هو من المقولة، فوجوده في مرتبة تلك الإضافة العارضة التي هي مع طرفها الآخر في مرتبة واحدة. فاعلم.

# → [ص ٧٧٨. س ٣] قال: «ف-تصير العالم لهذه المعاني الثلاثة أولى بالوجود من المعلول بالوجود فالعلة أحق ...»:

أي العلة لكونها أقدم من المعلول ولكونها غنية عنه وهـ و مـ فتقر إليـ ها ولكونها ؟ واجبة بذاتها أو بغيرها ـ عندما هـ و مـ مكن فـي نـ فسه ـ فـ يكون أولى

۱) مط: ــو. ۲) مط: +يقع من وجوبه.

٣) مط: \_غنية عنه ... لكونها.

بالوجود من المعلول وأحقّ منه. ولمّا كانت حقيّة الأشياء على الإطلاق بأن يكون لها الوجود المطلق، فالموجود الذي هو مبدأ مفيد للوجود المطلق لشيء والحقية المطلقة له المشترك فيها بين الأشياء يكون أولى بالحقيّة ممّا يستفيد منه. فعلى هذا إذا ثبت موجود هو مبدأ المبادئ والمعطي لما سواه الحقية "، كان أحقّ الأحقّاء بأن يكون حقاً وكان هو الحق بذاته وكان سائر الأشياء الحقة به حقاً مطلقاً، وكان التصديق بوجوده والعلم بذاته علماً حقاً أحقّ من كل علم.

وذلك لأنّ الحقّ -كما مرّ في المقالة الأولى <sup>1</sup>-إمّا أن يعني به الوجود الثابت أو العلم المطابق للواقع <sup>6</sup>: فبكلا الوجهين يكون الأوّل تعالى أحقّ الأشياء وجوداً ومعلومية. وإذا لوحظ كون العلة أقوى وجوداً من المعلول فكل ما هو أكثر إفادة للوجود فهو أقوى وجوداً: فيلزم أن يكون تعالى أشد الأشياء وجوداً وأن يكون وجوده تعالى غير متناه في الشدة، بل وراء ما لا يتناهى بما لا يتناهى.

واعلم أنَّ للفاعل أحكاماً كلية وتقسيمات كثيرة:

#### [ أقسام الفاعل ]

منها ما مرّ من كونه قد يكون بالذات ( وقد يكون بالعرض وأنّ الفاعل بالعرض على أقسام:

الأوّل أن يكون فعله بالذات إزالة ضد لشيء، فينسب اليه وجود الضد الآخر لاقتران ^ حصوله بزوال ذلك الضد كالسقمونيا للتبريد؛ فإنّ فعله بالذات إزالة

١) مط: حقيقة. ٢) با: بالحقيقة.

٢) ط: المقيقة. ٤) ر. ك: إليبك الشفاء ص ١٨، س ٥.

ه) ش: الواقع.

۲) مبارات: «وجوداً ومعلومية وإذا... يكون بالذات» در ها» محوشده است.

٧) مط: فنسب. ٨) دا: لاقران /مط: لدلالة.

الصفراء، فإذا أزالت الصفراء حصلت البرودة فتضاف إليها.

والثاني أن يكون الفاعل مزيلاً للمانع وإن لم يقد مع المنع ضداً؛ كمزيل الدعامة، فإنّه يقال له هادم السقف.

والثالث أن يكون للشيء صفات كثيرة وهو باعتبار بعضها يكون فاعلاً لشيء بالذات أن فإذا أخذ مع سائر الاعتبارات كان فاعلاً بالعرض كما يقال: «الكاتب يبنى» أو «البناء يكتب» أو «الأسود يتحرك».

والرابع الغايات الاتفاقية إذا نسبت إلى الفاعل الطبيعي أو الاختياري كالحجر إذا شجّ عضواً عند الهبوط، وإنّما عرض له ذلك لأنّ فعله بالذات أن يهبط فاتفق أن وقع العضو في مسافته. ومن هذا القسم حفظ يبوسة الأرض الشكل الغير الكرى، بل كل شكل من حيث خصوصه.

والخامس أن يكون المقارن للفاعل لا على سبيل الوجوب يجعل فاعلاً كالآلة والمادة.

#### و منها أنّ الفاعل على سنة أقسام:

أحدها ما بالطبيعة، وهو الذي يصدر عنه فعل ملائم لذاته من غير شعور.

وثانيها ما بالقسر، وهو الذي يصدر عن طبيعة المقسورة مم كحركة المعجر إلى فوق؛ ومن هذا القبيل سخونة الماء وبرودة الهواء وحرارة الحديدة المحماة قبل أن تنوب وتصبر نارأ كما حقّقناه.

وثالثها الفاعل بالجبر، وهو الذي يصدر عنه الفعل من غير اختيار بعد أن يكون من شأنه الاختيار.

۱) دا: \_بالذات. ۲) ط: المقسور.

٢) ط:المفارق.

وهذه الثلاثة مشتركة في أنّ فاعليتها ليس بالاختيار.

ورابعها ما يكون بالقصد، وهو \ الذي يصدر عنه الفعل مسبوقاً بإرادته المتعلق بغرض زائد \ على ذاته وذات فعله، ويكون نسبة أصل قدرته إلى فعله وتركه واحدة.

وخامسها الفاعل بالعناية، وهو الذي يتبع فعله علمه التفصيلي بوجه الخير فيه من غير قصد زائد.

وسادسها الفاعل بالرضا، وهو أنّ فعله عين علمه التفصيلي بوجه الخير من غير علم زائد وإرادة، زائدة فتكون ذاته بذاته منشأ علمه وقعله من غير ترتب متى أنّ إضافة عالميته بالأشياء بعينها إضافة فاعليته بها.

وهذه الثلاثة الأخيرة مشتركة في كون فاعليتها بالاختيار وإن كان الأوّل منها مضطرّاً في اختياره ـكما ستعلم.

و منها أنّ فاعلية الفاعل قد تكون بالتسخير وقد تكون لا بالتسخير. فالأفعال الصادرة عن النفوس بتوسط قواها الحيوانية أو النباتية أو الطبيعية إذا نسبت إلى تلك القوى تكون فاعليتها بالتسخير، مثلاً إذا صدرت الأفعال النباتية من القوة النباتية التي في الحيوان يكون صدورها بتسخير النفس الحيوانية إياها؛ وإذا صدر فعل النفس الحيوانية من الناطقة تكون نسبتها إلى القوة الحيوانية بالتسخير، وبالجملة، كل ما صدر من أقرة عالية بتوسط قوة سافلة متقومة بتلك العالية تكون فاعلية السافلة تسخيرياً.

١) عبارات: وفوق ومن هذا القبيل، بالقصد وهوه در عادمهو شده است.

٢) ط: زائداً. ٢) مط: ترتيب.

٤) مط: هن.

والفرق بين التسخيري والقسري بأنّ المقسور من الفاعل غير مـتقوم بالقاسر، والمسخّر منه متقوّم بما يسخّره.

و منها التقسيم بالخصوص والعموم أي الاشتراك - الأن الفاعل بما هو فاعل قد يكون خاصاً وقد يكون مشتركاً. والفاعل الخاص ما ينفعل منه شيء واحد، كالنار المحرقة لواحد؛ والعام ما ينفعل منه كثيرون، كالنار المحرقة لواحد؛ والعام ما ينفعل منه كثيرون، كالنار المحرقة لكثيرين. والفاعل قد يكون فاعلاً لكل شيء كالبارئ حبل اسمه وقد لايكون كذك \.

و منها الكلية <sup>7</sup> والجزئية: فالفاعل الجزئي هو العلة الشخصية أو النوعية أو الجنسية لمعلول شخصي أو نوعي أو جنسي ـكلّ في مقابل نظيره، والفاعل الكلي هو أن لا يوازيه معلوله، بل يكون أخصّ مثل الطبيب لهذا العلاج، والصانع للعلاج والفاعل للتكوين<sup>7</sup>.

ومنها البسيط والمركب: فالفاعل البسيط هو الفاعل الأحديّ الذات أو تكون مؤثريته من جهة واحدة، وأحقّ العلل بذلك هو المبدأ الأوّل. والمركب منه ما تكون مؤثريته لاجتماع عدة أمور إمّا متفقة النوع كعدة رجال يحرّكون السفينة، أو مختلفة النوع كالجوع الحادث عن القوة الغاذية والحساسة.

و منها القوة والفعل: فالفاعل بالقوة مثل النار بالقياس إلى ما لم يشتعل <sup>4</sup> فيه ويصم اشتعالها فيه. والقوة قد يكون قريبة كقوة الكاتب المـتهيّئ °عـليها، وقد تكون بعيدة كقوة الصبي عليها، وأبعد منها قوة الجنين، وأبـعد مـنه قـوة

۱) مطاط: +كغيره.

٢) عبارات: «منه متقوم بما يسخره... منها الكلية» در هاه معو شده است.

٣) ما: ــ رالفاعل للتكرين. ٤ ) دا: لم يشتغل.

ه) مط: + الكتابة /ط: للكتابة.

المني، وهكذا قياس ما هو أبعد منها. وليس القرب والبعد من جهة قصر الزمان وطوله، بل بانضمام الصور والهيئات. ومن هاهنا يتفطّن اللبيب بجواز تبدّل الجوهر والوجود لشيء واحد. والله وليّ التوفيق \.

. . .

١) ط: \_ والله والنّ التوفيق.

# هُميل [الفحيل الرابع]

# في العلل الأخرى٬ العنصرية والصورية والغائية

لمًا كان الترتيب الذاتي الخارجي بين العلل بالقياس إلى كل معلول هو أنَّ الفاعل أقدم من الثلاث البواقي، لهذا قدّم بيان أحبواله وأعبراضه الذاتية على أحوالها وأعراضها ليكون الترتيب الوضعي على طبق الترتيب الذاتي.

## ♦ [ص ٢٧٨، س ١٢] قال: «فهذا منا ننقوله في المبدأ الفاعلي ظنشرح ' الآن القول في المبادئ الأخر»:

إشارة إلى أنَّ للفاعل أحكاماً غير منحصرة، بل يكاد أن تكون غير متناهية؛ لكن الذي يهمّنا في هذا المقام هو هذا القدر. «فلنشرح "الآن» أي عـند فراغنا من إيراد القدر الذي أوردناه في ذلك المبدأ «القولَ في» غيره من

> ٢) الشفاء ولنشرح. ١) ش: الأخر.

«المبادئ» أعني العنصري والصوري والغائي.

# ♦ [ص ۲۷٨. س ١٢] قال: وفأمًا العنصر فهو الذي فيه قوة وجود شيء الفلقول ...»:

[إشبارة إلى أقسام المنصر وأنحاء الأشياء الحاملة للقوى والإمكانات]

عرّف «العنصر» على الإطلاق - سواء كان بالقياس إلى ما يتركب منه أو ما يبينه - بأنّه الذى فيه قوة وجود شيء، وهو من حيث هو كذلك إمّا بوحدانيته أو بشركة ٢؛ والأول إمّا مع تغير مّا آأو لا معه، والأوّل أمّا في حاله ووصفه أو في جوهره وذاته، وكل منهما إمّا بزيادة أو بنقصان فيه؛ والثاني من الترديد الأوّل إمّا مع استحالة أو لامع استحالة أو بنقصام:

القسم الأوّل هو العنصر الذي استعداده بوحدانيته لأمر ليس يتغير فيه أصلاً؛ مثاله كاللوح بالقياس إلى الكتابة ونحوها، فإنّه يستعدّ لها من غير تغيّر فيه لا بمصول شيء ولا بزواله إلّا ما هو من باب الأعدام والقوى.

و الثاني هو الذي يستعد لقبول شيء من غير أن يتغيّر في جوهره ولا في شيء من أحواله إلّا زيادة حركة له في أين أو كم أو "غيرهما؛ مثاله كالشمعة إلى الصنم، والصبي إلى الرّجل؛ فإنّ الشمعة إذا تشكلت بالصنم كانت تتحرك "في الأين وبتبعيتها في الوضع، وإنّ ألصبي إذا صار رجلاً كان يتحرك في الكم.

٢) الشفاد الشيء.
 ٢) ط: + فيره.
 ٣) ط: + فيه.
 ٤) ش: - أن لا معه، والأوّل.
 ٥) ط: مع استمالة.
 ٢) ط: و.

٧) ط: تحركت. ٨) ط: فإنّ.

و الذائث \* هو الذي يستعد لشيء بزوال صفة عرضية له عنه \* ؛ كالأبيض للأسود والأسود للأبيض.

و الوابع هو المستعد لشيء بزوال أمر جوهري عنه، كالخشبة للسرير فإنّه ينقص من جوهره شيء بالنحت.

والخامس هو المستعد لشيء بزيادة أمر جوهري له، كالمني للحيوانية فإنّه يقع له استكمالات جوهري<sup>7</sup> وتزيد عليه صورة بعد صورة حتى يصير حيواناً، فالذي يقع له بالذات هو الاستكمالات؛ وأمّا الانسلاخات فليس وقوعها على سبيل القصد من الطبيعة، بل بالعرض؛ وكذلك الحصرم<sup>4</sup> للخمر والبذر للنبات؛ ومن ذلك المادة للصور° بعد الجسمية.

و السادس هو المستعد بالشركة مع استحالة، كالإهليلج للمعجون، والأرض للياقوت؛ لأنّه ليس يكفي لأن يكون بوحدته عنصراً، بل مع أجزاء أخرى ولكن مع استحالة وحركة في الكيف؛ سواء كانت الصورة الكمالية التي يستعدها جوهراً كما في الياقوت وكما يظن في المعجون المسمى بـ «الدرياق<sup>7</sup> الفاروق»، أو عَرْضاً كما في كثير من المعاجين.

و السابع هو المستعد بالشركة من غير استحالة، كالحجارة والخشب للبيت.

فإن قلت: الحجر أو العنصر ما لم يتحرك من موضعه لم يكن انضمامه مع غيره من الأحزاء.

١) مط: ـ والثالث. ٢) ط: ـ عنه.

٣) در نسخة عمده (ص ٤٤٩) لز لينجا تا عبارت: عسواء كان كتأ أو غيره» (در من ١٠٨٥) افتاده است.

٤) يا (هانش)، ط: العصير. ٥) ط: للصورة.

٦) ط: بالترياق.

قلت: المراد من القيود والشرائط ما هو بالذات وعلى سبيل الضرورة في طبيعة المستعد ابما هو مستعد، فالحجر ممكن وجوده في الموضع الذي يتركب منه البيت؛ وكذا الكلام في غيره من أجناس المستعدات بما هي مستعدات بالقياس إلى ما حصل منه منها من جهة الشرائط والصفات. ومن هذا الجنس أيضاً الآحاد للعدد، كالوحدة للعدد مطلقاً وكبعض الأعداد للعدد الذي هو أكثر منه. والفرق بين هذه الأجزاء وبين أجزاء البيت مثلاً أنّ الصورة الحادثة هاهنا هي نفس اجتماع الآحاد، بمعنى أنّ الصورة نفس المواد حكما مر سابقاً وبخلاف مواد البيت أن تحصل لها هيئة زائدة على نفس الاجتماع؛ فالمادة.

### ♦ [ص ٢٧٩، س ١٥] قال: «وقد يجعل قوم المقدمات كذلك للنتيجة وذلك غلط بل المقدمات كذلك لشكل القياس ...»:

#### معناه واضع.

واعلم أنّ هذا الرأي عند القائلين بـ «اتحاد العاقل بالمعقول» ممّا له وجه، كما سيرد عليك فيما بعد. وأيضاً العلم بالمقدمات علم بالنتيجة بالقوة والإمكان، فالعلم بها فيه قوة العلم بالنتيجة، ٤

#### ♦ [ص ٢٨٠. س ١] قال: «فعلى هذه" الأنداء نجر الأشياء

١) عبارات: «كانت تتحرك في الأين وبتبعيتها... في طبيعة المستعد» در «داه محر شده است.

٢) ط: حصلت. ٢) ط: المواد للبيت إذا.

عبارات: «مثلاً أنّ الصورة الحادثة هاهنا... بالنتيجة» در «داه محر شده است.

ه) ش:مذا.

# الحاملة للقوة فإنّها إمّا أن تكون ' حاملة للـقوة بـوحدانـيتها ...»:

#### [وجه ضبط تقسيم أنحاء الأشبياء الحاملة للقوى]

لمّا ذكر الشيخ أنحاء الأشياء الحاملة للقوى والإمكانات واحداً واحداً من غير إدراج لها تحت ضابطة كلية، أراد أن يذكر وجه ضبط في التقسيم حافظ لها عن الانتشار كما ذكر؛ فقسّم الحامل للقوة أوّلاً بالانفراد ومقابله يعني بالشركة. والمراد من المنفرد ما لا يحتاج إلى شريك آخر سواء كان هو في نفسه واحداً أو كثيراً.

ثم قسّم المنفرد إلى ما لايحتاج إلى الخروج من القوة إلى فعل إلاّ إلى ما هو مستعد له فقط، ومثال مذا الشيء يجب أن يكون أمراً متقوماً في نفسه ووجوده، وإلاّ لم يكن متهيئاً لقبول الحاصل فيه: فيجب أن يكون موضوعاً، والذي يحصل فيه عرضاً لا صورة مقومة له؛ إذ لو كانت له صورة مقومة لوجوده لكان وجوده إنما يتقوم بها أوّلاً ثمّ يصير متهيئاً لأمر آخر يحلّه ثانياً. وإلى تمايحتاج إلى زيادة؛ وتلك الزيادة إمّا استحالة وحركة فقط سواء كانت في أين أو كيف أو كم أو وضع أو جوهر، وإمّا فوات أمر عن جوهره وذاته بما هو مستعداً سواء كان كمّا أو غيره.

ثم رجم إلى الذي يكون بمشاركة ولا يكون إلَّا باجتماع وتركيب: فقسّمه

١) ش: ــ تكون. ٢) ط:مثل.

٢) ط: ثم تسم.

٤ ) از عبارت: دو تزید علیه صورة بعد صورة حتی یصیر حیوانــاً ...ه (در ص ۱۰۸۲) تـا کِبنجا نسخهٔ دمطه (ص ٤٤٩) افتادگی دارد.

إلى ما يكون التركيب بمجرد الاجتماع من غير استحالة؛ وإلى ما يكون التركيب مع استحالة وحركة في كيف، سواء كانت استحالة واحدة حتى ينتهي إلى الغاية التي يستعدها أو استحالات كثيرة. فهذا وجه الضبط وقد ذكرت الأمثلة لها واحداً.

ثم لا يخفى أنّ هذه الأشياء المستعدة يمكن اعتبارها بالقياس إلى المركب منها وممًا يحلّها بالقياس إلى المركب منها وممًا يحلّها بالقياس إلى نفس ما يحلّها آمن الصور والأعراض. آوالعادة جارية بتسمية ما يتكوّن منه ومن غيره الشيء بـ«الاستحالة»، ويكون جزءاً لذلك الشيء «أسطقساً» وهو آخر ما ينحل إليه القسمة في المركب بما هو مركب؛ فإن كان مركباً جسمانياً فيكون الأسطقس أصغر ما ينتهي إليه قسمة القاسم للمركب إلى المختلفات في الصور الموجودة فيه، ويكون جسماً بسيطاً لا محالة كالجزء الناري أو المائي في المركب الجمادي مثلاً.

وإنّما قيّد القسمة بكونها «إلى المختلفات في الصور"» ليخرج القسمة إلى أجزاء \* قوامه كالهيولى والجسمية و \* الطبيعة النوعية؛ لأنّ شيئاً من أجزاء القوام للجسم الواحد لا يسمى «أسطقساً»، إذ ليس هو بنفسه مستعداً لأن يحصل منه ومن غيره شيء إلّا بعد أن يتقوم نفسه بالفعل بأجزاء القوام -كما مرّ. ولذلك وقع في حدّه -أي حدّ الأسطقس -أنّه الذي حصل منه ومن غيره \*

١) ش: - وممّا يطها بالقياس إلى المركب منها. ٢) ش: - بالقياس إلى نفس ما يطّها.

٣) عبارات: قدم رجم إلى... ما يحلها من الصور والأعراض، بر قياه معر شده است.

٤) ش: للمركبات. ٥) دا، ط: الصورة.

٢) دا، ط: الصورة.
 ٧) مط: مأجزاء (بحاي «إلى أجزاء»).

تسركيب وهو فيه بالذات، ولا ينقسم بالصورة - يعني بالصور المتخالفة الحسقائق - وإن صدح تقسيمه بالمقوّمات لوجوده من الصور كالجسمية والنوعية والهيئة الشخصية.

# ♦ [ص ٢٨١.س ١] قال: «ومن رأى أنّ الأشياء إنّما تتكون من الأجناس والقصول جعلها أسطقسات ...»:

قد علمت أنّ «الأسطقس» هو الموجود المستعد لشيء آخر، لا بالقياس إلى ما يتقرّم وجوده به: إذ الاستعداد صفة إضافية لابدّ أن يقع بالقياس إلى ما يغاير وجوده لوجود المستعد مع شريك، وأنّ المستعد لابدّ أن يتمّ وجوده في نفسه حتى يصير موصوفاً بالاستعداد أ. وأيضاً فمن ذلك يظهر خطاء من رأى أنّ المسفهومات التي هي أجزاء ماهية الشيء كالأجناس والقصول هي أسطقسات أولى لأشخاصها. وعلى هذا فكل ما هو أعلى كلية وجنسية فهو أولى المبادئ الأسطقسية وأقدمها عندهم؛ فيكرن مفهوم الواحد وكذا الهوية لكرنها عندهم جنساً للموجودات وهي أعمّها -أولى وأقدم من غيرها ولذلك جعلوها مبدأ المبادئ وأولاها. ولو تفطنوا بكيفية نسبة الأجناس والفصول والأنواع مبناً المبادئ وأنتمنوا، لعلموا أنّ والوجود والقوام "إنّما يكون أوّلاً وبالذات للأشخاص بما هي أشخاص، ثم لما يلهها من الأنواع المحصّلة، ثم لما يلي الأنواع من الأجناس القريبة، وهكذا؛

١) مط: + وأيضاً الاستعداد صفة إضافية لابد أن يقع بالقياس إلى ما يغاير وجوده لوجرد المستعد لا بالقياس
 إلى ما يتقرّع رجوده به.

٣) عبارات: ووأيضاً فمن ذلك يظهر خطاء... الوجود والقوامه در ساه معر شده است.

فتكون الأشخاص بحسب تشخصاتها التي هي عين وجوداتها عند المحققين مبدأ لوجود الأنواع، والأنواع بحسب فصولها المقوّمة علة للأجناس، كل ذلك باعتبار التحليل العقلى.

ولذلك سيموا الحكماء الأشيخاص الجوهرية بد الجواهر الأولى»، والأنواع بد الثانية»، والأجناس بد الثالثة». والأشخاص أيضاً أولى بالوحدة من الأنواع، وهي من الأجناس، لما علمت سابقاً أنّ كلّ ما هو أقوى وجوداً فهو أشدّ وحدة؛ ففى ما ذهبوا إليه وجوده من الغلط والخبط.

فإن قلت: الهيولى الأولى مستعدة للصورة <sup>7</sup> بذاتها، ثم لايمكن تقوّمها في الوجود إلّا بالصورة.

قلنا: استعدادها ليس بالقياس إلى ما حلّ فيها وصمارت به بالفعل، بل بالقياس إلى ما سيحدث من بعد من الصورة وذلك بعد تقوّمها بالصورة السابقة؛ فهي وإن كانت دائماً بالقوة لكن بالقياس إلى ما لم يوجد فيها بعد من الصور والأحوال. ولها بكل صورة وصفة استعداد لشيء آخر.

 † [من ٢٨١. س ه] قال: «ولنعد إلى "العنمس فنقول: أند جرت العادة
 في مواضع بأن يقال: إنّ الشيء كان ...»

[وجه اختلاف القول في نسبة الأشياء إلى المبدأ العنصري]

يريد بيان الوجه في جريان العادة باختلاف القول في نسبة الأشياء إلى المبدأ العنصري في مواضع مختلفة، فيقال في بعضها مثل قولهم: «كـان مـن

١) مط، ط: الحكماء سفوا. ٢) مط: للصور.

الشفاد+أمر.

الخشب سرير» وقولهم: «كان خاتم من فضة»؛ ولا يقال في مواضع أخرى كذلك، فلا يقال: «كان من الإنسان كاتب». وكذا قد ينسب في بعض المواضع الشيء المتكون إلى موضوعه وعنصره ابياء النسبة ولا ينسب إليه في بعضها، فيقال: «إنّ هذا باب خشبي» و «هذا خاتم فضّي» ولا يقال: «هذا كاتب إنسانيّ» أو «ماش حيواني».

أمّا الوجه في الأوّل، فهو أنّ كلمة «عن» ونحوها لمّا وضعت لمعنى التجاوز والحركة ، فإذا وجدوا السوضوع في هذه الأمثلة لم يتحرك إلى المكوّن البتّة ولم يتغيّر في قبوله؛ فلأجل ذلك لايقولون فيها بحسب العرف إنّه كان «عنه» الذي يتكوّن، بل إنّما يقولون دائما ويطلقون كلمة «عن» إذا كان المكوّن مكوّناً عن عدم زماني؛ فإنّ الباب كائن عن لا باب، والسرير عن لا سرير، بخلاف الكاتب فإنّه غير مكوّن عن لا كاتب. وبالجملة، كل ما لم يكن كائناً عن أعدام الملكات فلا يقال «عن كذا»، وكل ما كان كائناً عنها سيّما ما لم يكن للعدم اسم وجودى فيقال: «إنّه كان عنه» أي عن نفس الموضوع.

ووجه هذا الاستثناء والتخصيص أنّ العدم إذا صار مسمّى باسم محصّل كالجهل والسكون والعمى وغير ذلك فكأنّه صار معنى وجودياً، فلم يحسن كل الحسن حينئذٍ إطلاق كلمة «عن» ونحوها في الكائن: فإذا قيل: «كان عن اللّاعالِم عالِم» فهو أولى من أن يقال: «كان عن الجاهل عالم».

وأمّا الوجه في الثاني، فهو أنّ النسبة إلى شيء موضوع بكلمة «ياء» إنّما

١) عبارات: «دائماً بالقوة لكن بالقياس إلى... وعنصره» در «داء محر شده است.

٢) دا: حركة. ٢) مط: فأوجدوا.

٤) ش:من. ٥) ط: +عنه.

٦) مطاددا، ط: ـ يطلقون كلمة عن. ٧) ط: التكون.

يستعمل في الأكثر إذا أفادت التفصيص لما يتصور فيه التعميم؛ وذلك إذا جاز أن يكون لصورة واحدة موضوعات متعددة كما في مثال الباب والخاتم. فالباب قد يكون من خشب وقد يكون من عاج أو ساج أو حديد أو غيره، والخاتم يكون من فضّة وذهب ونحاس وصفر وغيره؛ فبالإضافة إلى واحد منها يحصل التعريف. بخلاف الكتابة، فإنّها لا موضوع لها غير الإنسان، والمشي لا موضوع له إلّا الحيوان '؛ فلا فائدة في هذه النسبة.

♦ [من ٢٨١، س ١٤] قال: «والموضوع قد يكون مشتركاً ...»:

#### [ في أقسام «الموضوع» ]

كما أنّ الفاعل يكون مشتركاً ومختصاً، وبالقوة وبالفعل، وبالذات وبالعرض، وقريباً وبعيداً، وبسيطاً ومركباً : فكذا المادة بل الصورة والفاية أيضاً. فه الموضوع» قد يكون مختصاً كمادة الإنسان لصورته، وقد يكون مشتركاً للكل كالهيولى الأولى، فإنّها مادة لكل صورة وصفة، لا تخصص لها في ذاتها بشيء دون شيء إلّا بانضمام ما يلحقها؛ كما أنّ الواجب تعالى فاعل في ذاته لكل موجود. وقد يكون مشتركاً لعدة أمور مخصوصة، مثل العصير للخلّ والخمر والطلاء والرّب وغير ذلك؛ كالفاعل يكون مشتركاً لعدة أمور كالنار المحرقة لأشياء قابلة للاحتراق.

والموضوع أيضاً قد يكون بالذات، وقد يكون بالعرض وهو أمران:

أحدهما ما يؤخذ القابل مع ضد المقبول فيجعل مادة للمقبول؛ كما يقال: الماء مادة للهواء، والمادة بالحقيقة جزء الماء لا الماء.

١) عبارات: دياء إنَّما يستعمل في... موضوع له إلَّا الحيوان، در عاء معر شده است.

والثاني أن يؤخذ القابل مع وصف لا يتوقف القابلية عليه فيجعل معه قابلاً؛ كما يقال: الطبيب لل يتعالج، لأنه لا يتعالج من حيث هو طبيب، بل من حيث هو مريض.

والموضوع قد يكون قريباً، وهو الذي لا يتوقف قابليته على انضمام أمر آخر إليه أو حدوث حالة أخرى له مثل الأعضاء لصورة البدن؛ والبعيد ما لا يكون كذلك، إمّا لأنّه وحدة ليس بقابل كالعضو الواحدة لمسورة البدن، أو لأنّه وإن لم يكن له شريك، لكن لابدّ من أحوال ليستفيد بها قبول تلك الصورة مثل الغذاء لصورة الخلط أو الخلط لصورة العضو.

والموضوع قد يكون كلياً وقد يكون جزئياً، على قياس ما مرّ في الفاعل الكلى والفاعل الجزئي.

وكذا قد<sup>7</sup> يكون بسيطاً وقد يكون مركباً. والبسيط كالهيولي للجسمية، والمركب كالمقاقير للترياق.

وأيضاً قد يكون بالقوة وقد يكون بالفعل؛ والأوّل مثل الحطب للاشتعال عندما لم يشتعل بالفعل. والقوة قد تكون قريبة كقوة الكاتبة عليها، وقد تكون بعيدة كقوة النطفة لصورة الإنسان.

والفرق بين كون الفاعل والقابل بعيداً وبين كونه بالقوة، وكذا بين كونهما قريباً وكونهما بالفعل، ممّا لا يخفى على الذكيّ.

#### ♦ [ص ٢٨١، س ٢٦] قال: «وكل عنصر؛ من حيث هو عنصر إنما

١) ش: للطبيب. ٢) مط: \_والبعيد ما لايكون... لصورة البدن.

٣) عبارات: «والبعيد ما لايكون كذلك... وكذا قده در وداه معر شده است.

٤) الشفاد+فإتُّه.

#### هو له القبول فقط وأمّا حصول ...»:

لمّا كان معنى العنصر هو الذي فيه قوة وجود الشيء، والقوة هاهنا بمعنى الإمكان، والإمكان بما هو إمكان لا يقتضي حصول الشيء، فلابدً للحصول والوجود هو أمر آخر يقتضي ذلك، والمقتضي للوجود هو معنى الفاعل؛ فلايمكن أن يكون شيء واحد من حيث هو واحد عنصراً وفاعلاً، فكل ما يتمف بأمر زائد فلابدً أن يكون ذا فاعل غير ما هو القابل.

فإن قلت: فما تقول في لوازم الماهية سيّما الماهية البسيطة، حيث تكون مقتضية بنفسها لما تتصيف به من اللوازم، فالفاعل والقابل هناك شيء واحد؟

قلنا: المراد من العنصر ما لايجب حصول المقبول فيه حتى تكون النسبة بينهما بالإمكان، فهو الذي لايمكن أن يكون فاعلاً. وأمّا مطلق الموصوف بشيء فذلك لا ينافي كونه فاعلاً وقابلاً؛ ولذلك قال الشيخ في تعليقاته: «إنّ عنه وفيه في البسيط شيء واحد». فالمغالطة هاهنا نشأت من اشتراك لفظ القابل تارة بمعنى المستعد، وتبارة بمعنى الموصوف. وليكن هذا في ذُكرك أفي كثير من المواضع.

#### [في أنَّ المتحرك لابدَّ له من محرُّك ]

فإذا تقرّر ذلك فاعلم أنّه قد تصدر عن بعض الأجسام حركات وأفعال بنفسها لا لأجل سبب منفصل، كحركة الحجر إلى تحت وحركة النار إلى فوق؛ فظنّ في مثل هذه المواضع أنّ الشيء متحرك إليه بنفسه، بمعنى أنّ ما هو المتحرك هو بعينه ما هو المحرك حركة واحدة.

وهذا ظنُّ فاسد، بُيِّن فساده في مواضع من كتب الشفاء وغيره من أنَّه

٢) مط: ما هو المحرك هو بعينه ما هو المتحرك.

١) مطاط: +كي ينفعك.

لايجوز أن يكون شيء واحد فاعلاً وقابلاً لشيء واحد من جهة واحدة من غير أن تكون ذاته متجزّئة بأن يكون فيه جزء فاعل وجزء قابل.

والمراد من العناصر في قوله: «من العناصر والقوابل » ما يشتمل الأفلاك وغيرها، لا المعنى العرفي وهو الأربعة التي تحت الفلك؛ إذ ما من جسم إلاّ ويوجد فيه سبب قابلي لما يحدث فيه، إذ البرهان قائم على أنّ كل جسم قابل الحركة وأقلّها الوضعية، فكل جسم "يصدق عليه أنّه عنصر بالقياس إلى ما حدث وفيه.

ثمّ إذا تحركت الأجسام لا بمبدأ منفصل، كان الفاعل والقابل جميعاً غير خارج عنها، ولا يمكن أن يكون المتحرك فيها عين ما هو المحرك<sup>9</sup>؛ فلابد فيها تركيب من عنصر وصورة.

[في البراهين على أنَّه لابدُ للمتحرك من محرُّك ] ``

واعلم أنَّ البراهين في ذلك كثيرة:

أحدها ما مرّ من اختلاف جهتَى القوة والفعل.

و ثانيها أنّ الجسم لو كان متحركاً لذاته امتنع سكونه، لأنّ ما بالذات يبقى ببقاء الذات؛ واللازم باطل، فكذا الملزوم.

و **فالثها** لو تحرك المتحرك بذاته كانت أجزاء الحركة مجتمعة ثابتة، لأنّ معلول الثابت ثابت؛ والتالي باطل، وإلّا لم تكن الحركة حركة.

١) ط: وماكان من. ٢) ط: القابل.

٣) مط: - إلَّا ويوجد فيه ... فكل جسم. ٤) دا: إلى معدث.

ه) ط: المتحرك.

٦) ابن براهين با لفتلاف در لفظ در العباحث المشوطية ج ١، ص ١٧١ آمده است.

و رابعها لو كان متحركاً لذاته فلا يخلو إمّا أن يكون له مكان أو وضع أو حالة من مقولة ما يقم الحركة فيها يلائمه، أو لايكون. فعلى الأوّل لم يكن طالباً لذلك المكان أو ما يجري مجراه، فلا يكون متحركاً إليه؛ وعلى الشاني إذا كانت الحركة إلى ما يلائمه فإذا وصل إليه سكن، فلا تكون الحركة ذاتية. والحاصل أنّ الحركة إن كانت ذاتية للمتحرك امتنع السكون، واللازم باطل بالبرهان والوجدان.

و خامسها لو تحرّك الجسم لأنّه جسم لكان كل جسم متحركاً، لأنّ الجسمية كما سبق طبيعة نوعية، واللازم باطل؛ وإن تحرّك لأنّه جسم مخصوص، فالمحرك م تلك الخصوصية والمتحرك غيرها، لأنّ الجسم بما هو جسم القابل للحركة.

#### [اعتراض الرازي والجواب عنه]

واعتُرِض على الوجوه الثلاثة بعد الأوّل بأنّه أليست الطبيعة مسحركة لذاتها مع أنّها لا تتحرك أبداً ولا تبقى الأجزاء المفروضة ولا تسجتم وهي مطالبة لمكان معين ينتهي إليه ويقع السكون؛ فلِمَ لايجوز أن يكون الجسم محرّكاً لذاته ومتحركاً بذاته وأن لم يلزم شيء مما ذكرتموه؟

فلثن قلتم: إنَّ الطبيعة إنَّما تقتضى الحركة بشرط حالة منافية أو ^ زوال

١) مط: - والحاصل أنّ الحركة إن كانت ذاتية.
 ٢) دا: فالمتحرك.

٣) معترض لمام فشر رازي است در همان كتاب، ص ١٧٧. ٤) دا: +هذه.

ه) دا: لیس. ۱ ط: لاتمرك.

٧) همة نسخهما جز قطه و المبلحث: للأجزاء. ٨) المبلحث: المقروضة في الحركة وهي.

٩) المبلحث - حالة منافية أن

حالة ملائمة، فتتجدد أجزاء الحركة لأجل تجدد\ القرب والبعد من تلك الصالة الملائمة، والسكون إنّما يحصل عند الوصول إلى الملائم. والعلة إن كانت في إحجابها معلولَها متوقفة على شرط لم يستمر ذلك الإيجاب، لفوات ذلك الشرط.

فنقول: إذا جوّزتم ذلك، فلِم لايجوز أن يكون اقتضاء الجسمية لذلك التحريك بشرط حصول حالة منافرة لا حتى يتجدد أجزاء الحركة بسبب القرب والبعد من تلك الحالة المتأخرة وتنقطع الحركة عند زوالها؟! وحينئذ لايمكن أن يدفع ذلك إلّا بأن يقال: لو كانت الجسمية لذاتها تطلب حالة مخصوصة، كان كل جسم كذا أ؛ وهذا هو الحجة الخامسة ". فإذن يحتاج في تقرير تلك الطرق الثلاثة إلى الاستعانة بالطريقة الرابعة لل فلتكلّم عليها فنقول لا:

كل جسم فله مقدار وصورة وهيولى: أمّا مقداره فهو الأبعاد الثلاثة، ولاشك أنّها طبيعة مشتركة بين الأجسام كلها. وأمّا الصورة الجسمية فلابدّ من إقامة البرهان على أنّها واحدة في الأجسام كلها، وذلك لأنّها لايمكن أن تكون عبارة عن نفس القابلية لهذه الأبعاد؛ لأنّها أمر إضافي والجسمية من مقولة الجوهر، فكيف تكون نفس هذه القابلية لها^؟! بل تلك الصورة عبارة عن ماهية جوهرية تلزمها هذه القابلية. وإذا ثبت أنّ الجسمية أمر تلزمه هذه الأبعاد فمن

١) ش: تمدد /المباعث: تجدد /ط: فيتجدد أجزاء... تجدد.

٢) مط: متأخرة. ٢) معانسته هاجز اطه: يتحدد.

٤) دا: + ومشتركة في الصورة الجسمية ولكنها غير مشتركة في مادة الجسم.

٥) المباحث: الرابعة.

٦) صدر المتأليين از اشعا جند سطر از صارات السلحث المشرهة را حذف كرده است.

لا ادامه مدخن رازی در الدیاست الدشرقیة ج ۱، ص ۱۷۸ با تصرف در الفاظ به تلخیص و تشریح.

۸) ط: دلما.

الجائز أن يكون مختلفاً في الأجسام وإن كانت مشتركة ' في هذا الحكم، والأمور المختلفة يجوز اشتراكها في لازم واحد".

ثم ان سلَّمنا أنَّ الأجسام مشتركة في الصورة الجسمية ولكنها غير مشتركة في مادة الجسم، فهب أنّ الجسمية ليست علة للحركة فلِمَ لايجوز أن تكون هي مادتها المخصوصة؟!

فإن قيل: المادة قابلة ليست فاعلة، كان رجوعاً إلى الحجة الأو لـ °.

أقول: هذا الإعتراض بتمامه لصاحب كتاب الملخِّص ۚ. وقد تكلُّم أيضاً في الحجة الأولى بما لا فائدة في إيرادها بعدما يمكن دفعها بأصول مذكورة في هذا الشرح. ونحن قد دفعنا اعتراضه المذكور في كتاب الأسطار أ مستقصي، من أراد فليرجع إلى هناك؛ لكن الذي لابدٌ من بيانه هاهنا هو تتميم الحجج الثلاث^ من غير استعانة فيها بالحجتين الباقيتين. وهو أنَّ كل فاعل مستقل لا يفتقر فعله إلى قابل غيره، فلايمكن أن يكون فيعله مختلفاً ولا متغيراً ولا منقطعاً مادام الفاعل موجوداً ؛ فإذا فرض كون الجسمية علة مقتضية للحركة من غير موضوع مغاير لزم التوالي الثلاثة \_من امتناع السكون، واجتماع أفراد الحركة، وعدم حدوث الحركة أو كونها دفعية ـ، واللوازم كلها باطلة بديهة، فكذا الملزوم. بيان اللزوم ما أشرنا إليه من أنَّ السبب للشيء إذا كان محض الفاعل

۲) چند سطر از عبارات المباحث حذف شده است.

١) المباحث: كان مشتركاً.

٤) دا: قشت.

۲) دا: ـ ثم.

ه) ط:الأول.

٦) جنانكه اشاره شد اين مطالب بر العباسة المشرقة آمده است ته در الملخس.

٧) الأسلار الأربعة ج ٣. ص ٤١ به بعد: «فصل في دفع شكرك أو ردت على قاعدة كون كل متحرك له محرك». ٨) همة تسخاها جزاءطه: الذلاذة.

٩) ش: -إذا.

الموجب، كان حكمه أهذا الحكم، وليس معه ما يزيله عن حكمه: إذ كل ما يفرض فيه يكون نفسه، وإلّا يلزم خلاف المقدر. حتى أنّ الجسم لو فرض كونه سبباً فاعلياً لمقداره بلا قابل غيره أو قابلاً له بلا فاعل غيره، لم يمكن أن يكون جزؤه المقداري مخالفاً لكلّه، وذلك لعدم سبب الاختلاف؛ فحيننؤ لم يكن المقدار مقداراً، إذ كل مقدار لابد أن يكون جزؤه مخالفاً لكلّه. فعلم من هذا أنّه إذا لم يكن الفاعل والقابل أمرين متغايرين، لايمكن حصول الاختلاف في الأفاعيل أصلاً.

وأمّا إذا كان العنصر غير الفاعل، فيمكن الاختلاف فيها بحسب لحوق أمور خارجية؛ فإنّ العنصر من حيث هو عنصر شأنه الإمكان فقط، فلا يقتضي شيئاً أصلاً ولا يأبى عن شيء. والفاعل إذا كان بسيطاً لا يقتضي إلّا غير مختلف.

ثمّ البرهان قائم على وجود العناصر والقوابل لتحقق الحدوث على وجود الحركات والأفعال. فإن كان السبب عنصراً فقط فلا يمكن وجود حادث، إذ الشيء ما لم يجب لم يوجد: وإذا كان قاعلاً فقط فلا يمكن التغير؛ واللازم في كلا القسمين باطل. فبقي أن يكون السبب اثنين متفايرين: أحدهما الثابت الموجب للبقاء، والثاني المتغير الممكن للزوال بسبب أمر غير الفاعل المقتضي للزوال. ومن جوّز كون الصورة الجسمية أو شيء آخر مجرداً عن المادة يفعل شيئاً متغيراً؛ فقد أثبت المادة من حيث نفاها "وهو لا يشعر.

ثمّ زاد في الطنبور نغمة وقال :

إنّ الفلك غير قابل للكون والفساد، فيكون ما له من الشكل والوضع

١) ط: حكم، ٢) مط: ــوالفاعل.

٤) مقصود رازی است در همان کتاب، ص ۱۷۹.

٣) ش: بقائها.

واجب الحصول له: فذلك إن كان لجسميته مع أنّه لم يلزم أن يكون كل جسم كذلك، فلتكن الحركة أيضاً كذلك الجسميته وإن لم يكن كل جسم متحركا : وإن كان لأمر في الجسمية، فذلك الأمر إن لم يكن ملازماً لها لم يكن اللازم بسببه ملازماً لجسميته، وإن كان ملازماً عاد التقسيم. ولا ينقطع إلّا بأن يقال: تلك الأوصاف غير لازمة لجسمية الفلك، ففيه "تجويز للخرق والفساد؛ أو أنّها لازمة للجسمية المطلقة إمّا بغير واسطة أو بواسطة ما يلزمها مع أنّ تلك الأوصاف غير مشتركة في الجميع، فلتكن الحركة كذلك.

وإن قبل: إنّ تلك الملازمة لما صلت أفيه الجسمية، وهو المادة، فإنّ الأفلاك لكون مادتها مخالفة لسائر المواد كانت مستتضية لتلك الأشكال والمقادير. والجسمية أيضماً حصلت الملازمة بين الجسمية وتلك الأمور.

فعلى هذا تقول: لِمَ لايجوز أن يكون لبعض الأجسام مادة مخصوصة مخالفة لسائر المواد، وهي لذاتها تقتضي حركة مخصوصة، ولا يلزم منه اشتراك الأجسام في ذلك. (انتهى.)

أقول: هذه مغالطة مبناها على الفقلة عن أحوال الساهية وكيفية ارتباط الجنس وما يجري مجراه من الأمر المحصّل إيّاه الجنس وما يجري مجراه من الأمر المحصّل إيّاه نوعاً محصلاً في العقل أو الخارج، وعن معرفة أنّ الصورة الفلكية بل كل صورة من الصور المخصوصة التي هي المحصّلة للجسمية التي في الأنواع المحصّلة.

١) ط: فليكون. ٢) دا، ط: ــ كذلك.

٤) دا: أحلت.

۲) ادامه کلام رازی است.

وكذا كل قصل لنوع هو المحصل لحصّة الجنس الذي فيه، وكل صورة هي المفيدة للمادة المخصّصة بها، لا أنّ الجسمية علة للصورة والجنس علة للقصل، فليست جسمية الفلك مقتضية لصورته ولوازم صورته، بل الجسمية لازمة لها متأخرة عن الصورة في الوجود؛ وكذا في سائر الأجسام النوعية.

فإذن نقول: المقتضي لخواص الفلك من الشكل والوضع والمقدار والحركة وغيرها هي الصورة الفلكية المختصة بالفلك. وتلك الصورة أيضاً مستلزمة لجسمية الفلك. ومنشأ اللزوم أيضاً هو نفسها لذاتها من جهة أسبابها العقلية؛ لأنّ وجودها لم يحصل من جهة استعداد الفلك، لكونها إبداعية الوجود. وليس افتقارها إلى مادة الفلك إلّا من جهة عوارضها اللاحقة المتجددة الحادثة التي لاينفك عن آحادها حركتها اللازمة.

وهذا الفاضل الإمام توهّم أنّ جسمية الفلك وجدت أوّلاً بأسباب أخرى غير الطبيعة الفلكية، ثم عرضت لها صورة لأجل استعداد حاصل قبلها في المادة. وهذا توهّم سخيف باطل، وأعجب من هذا أنّه جعل هذا الكلام حجة على إثبات الهيولى في الأفلاك، ثمّ بتوسطه في غيرها. وقال: «قد أوردتها على كثير من الأذكياء، فما قدحوا في شيء من مقدماتها"»؛ قال: «ولكنه قد عرض لي شك». وكان حاصل شكّه منع اشتراك الجسمية في جميع الأجسام مسنداً بما مرّ سابقاً. وقد علمت بطلان شكّه مع فساد حجته التي زعم أن لاقدح فيها سوى ذلك الشك.

۱) مط: +حينئذٍ.

٧) ط: +الفلكية.

۲) ط:مقدماته.

♦ [ص ٢٨٢، س ٢] قال: «و الكن العنصر إذا كان مبدأ حركته فيه ...»:

#### [في أسامي السبب المادي ]

الفعل إمّا عقلي أو طبيعي أو صناعي، لأنّه إمّا أن يصدر عن الفاعل "بلا سبب عنصري أو لا: والأوّل هو الأوّل؛ والثاني إمّا أن يكون فاعله في عنصره أو لا، والأوّل هو الثاني، والثاني هو الثالث. والمراد بالصناعي هاهنا ما لايكون عقلياً ولا طبيعياً، وهو أعم من أن يكون بالاختيار أو بالقسر أو بالاتفاق أو الجزاف. فهذا أي المذكور من الأحكام حمل ما نقوله "في «العنصر» هاهنا، ولها تفاصيل مذكورة في مواضع أخرى من الطبيعيات وغيرها.

واعلم أنّ هذا السبب المادي مستى بأسام متعددة باعتبارات مختلفة: فهو من جهة أنّه بالقوة يسمى «هيولى»؛ ومن جهة أنّها حاملة بالفعل يسمى «موضوعاً» بالاشتراك اللفظي بينه وبين الذي ذكر في رسم الجوهر وبين ما يقابل المحمول؛ ومن حيث إنّه مشترك بين الصور يسمى «مادة» و «سنخاً»؛ ومن حيث إنّه آخر ما ينتهي إليه التعليل يسمى «أسطقساً»، فإنّ معنى هذه اللفظة هو الأبسط من أجزاء المركب؛ ومن حيث إنّه أوّل ما يبتدئ منه التركيب يسمى «عنصراً»؛ ومن حيث إنّه أوّل ما يبتدئ منه التركيب «ركناً». وربما يتركون هذه الاصطلاحات في بعض الأوقات؛ فإنّهم يطلقون لفظ «ركنا». وربما يتركون هذه الاصطلاحات في بعض الأوقات؛ فإنّهم يطلقون لفظ «الهيولى» على ما للظك من الجزء القابل وإن كان بالفعل دائماً، وكذا يسمونه «مادة» وإن لم يكن هناك اشتراك فيها ـ لأنّ مادة كل فلك مختصة به.

ويمكن الاعتذار عن الأوّل بأنّ تلبّس الهيولي الفلكية بصورتها ليس من

١) الشفاد ـ و.

٢) دا: +المجرد من المادة.

٣) ط: يقوله.

جهة ذاتها، بل من جهة الأسباب الفعالة الخارجة عن ذاتها؛ فكأنِّها بحسب ذاتها خالية عن الصور.

وعن الثاني بأنّ تعدد الهيوليات الفلكية نوعاً وشخصاً ليس بحسب أنّ لها تحصلات في ذاتها، والإلكانت لها فصول أذاتية غير مستفادة من الصور، وهو محال ـ كما اتّضع في مباحث الهيولي، فالحق أنّها متخالفة في الواقع لا بحسب ذاتها بذاتها، وذلك لضرب من اتحادها بتلك الصور المختلفة التي هي مبادئ لفصول حقيقية مختلفة؛ فلها في ذاتها وحدة جنسية باعتبار وشخصية باعتبار

### ♦ [من ٢٨٢.س ٦] قال: دوأمًا الصورة فنقول: قد يقال صورة لكل معنى بالفعل يصلح لأن يعقل ...»:

قد ذكر للصورة معاني متعددة يقال عليها بالاشتراك اللفظي كما يبراه الجمهور. ومن أمعن في النظر إلى هذه المعاني السنة وجدها كلها متفقة في أمر واحد، وهو كون الشيء بالفعل: فيمكن إرجاعها إلى معنى واحد هو معنى «الصورة»، وتكون الاختلافات واجعة إلى أمور أخرى، بأن نقول: إنّ الذي هو بالفعل إمّا بحسب المعنى والمفهوم، أو بحسب الوجود والحقيقة؛ والأوّل هو السادس. والثاني إمّا شرطه أن يقارن أمراً ما بالقوة أو لا؛ والثاني هو المعنى الأوّل. وبهذا الوجه يقال للمفارق إنّها صورة بلا مادة، وكذا للصور المنتزعة عن المواد بتجريد مجرّد أو نزع نازع إيّاها؛ ويقال للواجب تعالى إنّه صورة المسور، لأنّ فعلية الوجود فيه أقوى وأتم وأشد ارتفاعاً عمّا بالقوة. والثاني

١) يا: حصير ل. ٢) ط: الاختلاف

-وهو الذي يقارِن ما بالقوة -فبالضرورة يخرج به ما بالقوة منها إلى الفعل. فذلك الخروج إمّا بصناعة أو لا بصناعة. والأوّل هو الخامس. والثاني إمّا مطلقاً أو لا، والأوّل هو الثاني؛ والثاني لا يخلو إمّا في كماله الأوّل أو لا، والأوّل هو الثانث، والثاني هو الرابع.

وأمّا قوله: «ويكون كلية الكل صورة في الأجزاء» صعناه أنّ للأمور الكثيرة التي ليس لها جزء صوري حقيقي يقال لكليتها وجمعيتها اللها صورة في الأجزاء. ولا شكّ أنّ هذا القول قول مجازي تشبيهاً للاعتبار الذهني للوحدة بالصورة الخارجية التي هي جهة الوحدة.

# ♦ [من ٢٨٢. س ٢٦] قال: «والصورة قد تكون ناقصة كالحركة وقد تكون ثامة كالثربيع والتدوير»:

كلّ ما يخرج به الشيء من القوة إلى الفعل في شيء فهو صورة له وإن كان الشيء الخارج منها إليه نفس القوة؛ فإنّها أيضاً قد تكون بالقوة وقد تكون بالفعل. وقد علمت أنّ للقوة مراتب، وأنّ معنى الحركة هو كمال ما بالقوة من جهة ما يكون بالقوة "، وكل كمال صورة؛ فالحركة صورة ناقصة، لأنّها نفس فعلية القوة. فالشيء مثلاً إذا تحرك إلى أين مخصوص فهو لم يكن قبل الحركة في ذلك الأين، لا بالقعل ولا بالقوة؛ فإذا تحرك فهو صار فيه بالقوة وهي له بالفعل. وأمّا الصورة التامة فهي ما لم يبق لها أمر بالقوة، كالأشكال وغيرها من الأمور التي لا اشتداد وتضعف فيها.

٢) دا (هامش): جملتها /مط: جزئيتها.

۱) مط: جما. ۲) مط: حمالقرة.

# ♦ [ص ٢٨٧. س ١٥] قال: «وقد علمت أنّ الشيء الواحد يكون صورة وغاية ومبدأ فاعلياً من وجوه مختلفة ...»:

[في مناسبات العلل الأربع] اعلم أنّ بين هذه العلل الأربم مناسبات كثيرة:

منها: إنَّ كل واحد من الفاعل والغاية سبب للآخر بوجه، فالفاعل من وجه سبب للغاية، وكيف لا وهو الذي يحصّلها في الخارج؛ والغاية من وجه سبب للفاعل، وكيف لا أوهو الذي يجعل الفاعل فاعلاً. ولذلك إذا قيل: لِمَ ترتاض؟ فتقول: لأُميع ارتضيتُ لل فالرياضة سبب فاعلي للصحة، والصحة سبب غائي للرياضة. فاالفاعل علة لوجود ماهية الفاية في العين لا لكون الغاية غاية، والفاية علة لكون الفاعل فاعلاً.

ومنها: إنّ كل واحدة من المادة والصورة سبب للأخرى بوجه -كما مرّ. و منها: إنّ بعض هذه العلل قد يتحد ببعض، كما سيجيء أنّ فاعل الكل <sup>4</sup> غاية الكل وجوداً وعقلاً. وقد أفاد الشيخ في الطبيعيات أنّ الشيء الواحد <sup>6</sup> يكون صورة وغاية ومبدأ فاعلياً بوجوه مختلفة، سواء كان في الأفاعيل الطبيعية أو في الصناعيات:

أمّا في الطبيعة، فإنّ في الأب مبدأ لتكرّن الصورة الآدمية من النطقة، وهو صورته الآدمية لا شيء آخر منه. وليس الحاصل في النطقة إلّا صورة آدمية، وهي أيضاً الغاية التي تتحرك إليها النطقة؛ لكنّها من حيث تقرّم المادة ويحصل

١) ط: \_ وهو الذي... كيف لا.

۲) ط: ارتضت. ٤) دا، مط، ط: + بعینه.

٣) مط: فاعل.

ە) دا: +قد.

منهما نوع الإنسان «صورةً»، ومن حيث يبتدئ تحريكها منه فهي «فاعلةً»، ومن حيث ينتهي تحريكها إليه فهي «غايةً».

وأمّا في الصناعة، فإنّ الصناعة عبارة عن وجود صورة المصنوع في النفس على وجه تكون ملكة راسخة تصدر بها من النفس صورته الخارجية متى شاء من غير كلفة. فالبنّاء من في نفسه صورة البيت وصورة مبدئه الذي منه يتوصل إليه من الحركات وموادها؛ فما هي نفسه من صورة البيت وصورة الحركة هو المبدأ الذي يصدر عنه حصول الصورة في مادة البيت بالفعل عند تمام الحركة بعد أن حصلت بالقوة عند الحركة؛ فصورة البيت صورة من جهة تكميل المادة بها، وغاية من جهة انتهاء الحركة إليها، وفاعل من جهة أنّ ابتداء الحركة منه.

وكذا الصحة هي صورة البرء في الخارج، وصورته في نفس الطبيب هي معرفة العلاج التي هي صورة البرء وصورة ما يتوقف عليه البرء. فالتي منها في الخارج هي صورة يستكمل به المادة البدنية القابلة للصحة والمرض، ويتركب منها ومن المادة ماهية الصحيح تنوعاً صنفياً؛ فتكون علة صورية باعتبار آخر، وهي أيضاً غاية لانتهاء الحركة إليها. والتي منها في نفس الطبيب فاعل من حيث يبتدئ الحركة منه، وعلة غائية باعتبار آخر من حيث يجعل الفاعل المباشر فاعلاً. ولا منافاة بين كون الشيء فاعلاً بعيداً وعلة غائية قريبة حكما وضح.

♦ [س ٢٨٢.س ١٩] قال: «والفاعل الناقص بحتاج إلى حركة وآلات حتى يصدر ما في ناسبه ...»:

#### [في أنَّ الفاعل يجب أن تكون عنده صورة المعلول]

لا يذهب على أحد أنّ الفاعل المقتضي لشيء في الخارج ـسيّما الذي يفعل لفاية أو يفعل بشعور وإرادة ـلابد أن تكون في ذاته صورةُ ذلك المعلول بوجه من الوجوه وإلّا لما اقتضاه لذاته.

ثمّ لايخلو الفاعل إمّا أن لايحتاج في إفادته لصورة المعلول في العين إلى آلة وحركة، أو يحتاج إليهما؛ والأول هو التام، والثاني هو الناقص. فالفاعل التام هو الذي تكون الصورة التي للمعلول في ذاته مستتبعة على المحود تلك الصورة في مادتها؛ فقوله: «والكامل» معناه: وأمّا الفاعل الكامل.

واعلم أنّ توقّف الفعل في نفسه إلى المادة لا ينافي كون الفاعل تـامّاً، لأنّ ذلك من الأمور التي يرجع إلى نقص في المعلول كالإمكان ونحوه، لكون وجوده غير قائم إلّا بمادة، لا إلى نقص الفاعل؛ فالفاعل التـام لايـحتاج في فـاعليته إلى مادة، بل المعلول قد يفتقر في نحو وجوده الناقص إلى مادة واستعداد.

> ♦ [س ٣٨٣. س ١] قال: «ويشبه أن تكون الأمور الطبيعية صورها عند العلل المنقدمة للطبيعة بنوع ...»:

#### [إشكال وجواب]

لمّا علمت أنّ الفاعل يجب أن تكون عنده صورة المعلول -سيّما إذا كان للفعل غاية - وحينئذ يرد الإشكال في الأفاعيل الطبيعية كحركة العناصر إلى °

١) طنالي. ٢) طندن.

٣) را: لشمرر. ٤) دا: مستتيمة (ماش: مستتيم).

ە) ط: على.

أحسيانها وحسركات النسباتات كمّاً وكيفاً كالتشكلات او الألوان والطعوم والروائح وغيرها؛ إذ صورتها ليست في نفس الفاعل، لأنّ فاعلها الطبائع التي هي عديمة الشعور.

وللحكماء هاهنا قولان:

أحدهما إثبات الشعور لهذه الطبائع -سيّما النباتية -وإن كان شعوراً ضعيفاً.

وثانيهما وهو أنّ هذه الطبائع ليست فاعلة بالاستقلال، بل هي بمنزلة القوى المسخرة للعلل المتقدمة عليها؛ فتلك العلل تفعل الطبائع وتفعل بها الأمور الطبيعية من المواد والأعراض والآشار، فهذه الأمور الطبيعية صورها عند المبادئ المتقدمة.

# ♦ [ص ٢٨٣. س ٤] قال: «وأمّا الغاية فهي ما لأجله يكون الشيء وقد علمته فيما سلف وقد تكون ...»:

#### [في الفاية وأقسامها]

عرّف «الغاية» بأنّها ما لأجله يكون الشيء. والمراد ما لأجله يكون وجود الشيء الذي هو المفعول عن فاعله. وأشار بقوله: «وقد علمته فيما سلف» إلى ما

١) مط: كالتشكيلات. ٢) با: ...و.

۲) دا: - وأقوى وعند... بنوع أدني. ٤) دا: سيطم،

ذكره في الطبيعيات في الفصل الثاني من المقالة الأولى المعقود في «تعديد المبادئ للطبيعيات على سبيل المصادرة والوضع» أ.

وقوله: «وقد تكون ...» تقسيم للغاية بحسب وجودها في الخارج الذي هي باعتباره قد الكون متأخرة عن الفعل أيضاً، وذلك في عالم الأكوان والحركات. وهو أنّ الغاية قسمان: لأنّها في بعض الأشياء في نفس الفاعل، وفي بعضها في شيء غير نفس الفاعل؛ والقسم الثاني يتقسم إلى قسمين: لأنّ التي ليست في نفس الفاعل قد تكون في القابل وهو الموضوع هاهنا، وقد تكون في غيره؛ فهذه قلائة أقسام:

الأوّل الغاية التي في نفس الفاعل؛ مثالها كغاية الصركات الفكرية من النتيجة المطلوبة من الفكر، وهو صورة علمية تحصل عقيب الفكر.

و الثاني الغاية التي في نفس القابل؛ مثل غاية الحركات الاختيارية الجسمانية الصادرة عن النفوس بالرويّة، كمّن يتحرك من أين إلى أين آخر أوفق بطبعه البدني؛ أو غاية الحركات الطبيعية التي مبدؤها طبيعة ولكن ليست تلك الحركة لغاية هي كمال للفاعل الطبيعي، بل لنفس المادة، كالحركة في الكم الصادرة من القوة النباتية؛ فإنّ غايتها حصول ازدياد في المقدار، والزيادة في المقدار "كمال للجسم الذي هو الموضوع، لا لفاعل النمو، لأنّ النفس النباتية لا تزداد ولا تنقص؛ وعند الشيخ وأصحابه من المشائين لا تشتد ولا تتضعفف، فضلاً عن الازدياد والانتقاص.

١) ر. كد طبيعيات الشفاه ج ١، السماح الطبيعي (الدقالة الأولى، الفصل الثاني)، ص ١٢.

٣) ش، را: مبدأها.

۲) دا: وقد،

ه) ش: الفاية.

٤) ش: طبيعية.

٦) ش: ـ والزيادة في المقدار.

وأمّا القسم الثالث وهي الغاية التي ليس  $^{\prime}$  وجودها هي الفاعل و $^{\prime}$  القابل، فمثالها كمن  $^{\prime}$  يفعل فعلاً لأجل رضا فلان، ورضا فلان شيء خارج عن الفاعل والقابل معا  $^{\prime}$ .

وأقول: في هذا التقسيم نظر؛ فإن سألت الحق فالفاية بالحقيقة دائماً يجب أن يكون أمراً عائداً إلى ذات الفاعل بما هو فاعل، لأن غاية الشيء تمامه وكماله. فالذي يظن به أنه في القابل ككون الحجر في مركز العالم فهو كمال الطبيعة الأرضية؛ وكون النامي في غاية النشوء غاية مطلوبة للقوة المنمية التي في النبات؛ وكذا كون المتحرك الإرادي في حيّز ملائم لبدنه مطلوب لنفسه المحركة له؛ وكذلك من فعل فعلاً لرضا قلان لابد أن يكون غاية فعله والداعي له عليه أمراً يعود إلى نفسه، كعلمه "برضا فلان أو فرحه بذلك أو ما يجري هذا المحرى.

وقوله ` : «وإن كان القرح بذلك الرضا غاية أخرى» حق؛ لكن الكلام في أنّ رضا فلان من حيث كونه أمرأ خارجاً عن الفاعل وقواه المتوسطة بينه وبين فعله ليس من جملة الغايات الذاتية المترتبة.

والحاصل أنّ الغايات أبداً بإزاء المبادئ، فإن كان الفعل ذا مبادئ مترتبة كالأفعال البدنية الاختيارية الواقعة عن نفس الإنسان مثلاً، كانت له \* غايات مترتبة أيضاً ليس شيء منها خارجاً عن تلك المبادئ. فالغاية النفسية للفاعل النفسي، والخيالية للخيالي، والطبيعية للطبيعي، كما سيتّضح لك إن شاء الله تعالى.

١) ط: ليست. ٢) ط: من.

o) ط: أعلمه. ٦٨ إليان الشفاد من ٢٨٦، س ٨.

٧) مط: +فيه.

### فُميل [الفُميل الخامس]

في إثبات الغاية وحل شكوك قيلت في إبطالها والفرق بين الغاية وبين الضروري وتعريف الوجه الذي يتقدم به الغاية على سائر العلل والوجه الذي يتأخّر

### مطالب هذا الفصل أربعة:

الأوّل إثبات الغاية؛ فإنّ على الفيلسوف الأوّل صاحب هذا العلم أن يقيم البرهان على وجود الغاية في الأفاعيل الطبيعية والإرادية، لأنّ هذا المطلب غير بديهي. وليس أيضاً لأصحاب العلوم الجزئية أن يبرهنوا على الوجه الكلي على هذا المطلب؛ بل ليس للطبيعي أن يقيم البرهان على أنّ للطبائع الجسمانية على الإطلاق غايات، بل من شأنه أن يتسلّم ذلك. وكذا البحث عن سائر المبادئ للجسم الطبيعي بما هر جسم طبيعي على الوجه الكلي من صاحب هذا العلم، كما

ذكره الشيخ في أوائل الطبيعيات '.

الثاني حلَّ الشكوك الواردة عليها ودفع الأقوال التي قيلت ٢ في إبطالها. والثالث بيان الفرق بين الغاية بالذات وبين الضروري والغاية التي هي بالعرض.

والرابع في تبيين الوجه الذي به تكون الغاية اعلة غائية متقدمة على سائر العلل وهي بسببه ° تكون جاعلة للفاعل فاعلاً، والوجه الذي به تكون متأخرة عن سائر العلل معلولة لمعلولها.

> ♦ [من ٢٨٣، س ١٤] قال: «فبقول¹: قد بان مما سلف لنا من القول ــ أنَّ كل معلول فله ميداً، وكل حادث فله مادة وله صورة، ولم بيئن ٧ بعد أنَّ كل تحريك قله غاية ما، وأنَّ هاهنا ما هو عبث، وهاهنا سا هو اتفاق، وأنضاً هاهنا مثل صركة الفلك^. فَإِنَّهُ لَا غَايِهُ لَهُمَا فَي طَمَاهُرِ الْأُمْرِ، والكونَ والفسياد لا غياية لهما في ظاهر الظن»:

[إشارة إلى شكوك قيلت في إبطال الغاية] يعنى أنَّا أثبتنا في هذا الكتاب ـ وهو كتاب الإلهيات ـ ثلاث علل مـن العـلل

۲) دا: فعلت.

١) ر.ك: خيميات الشفاء ج ١، السماع الطبيعي.

٤) دا: - بالذات وبين الضروري.. تكون الغاية.

۲) مط: \_قی.

٦) الشفاد + إنّه.

ه) دا: نسبته.

٧) الشفاء: لم يتبيّن.

٨) ش: - الظك.

الأربع: أمّا العلة الفاعلية فلكل موجودٍ معلولٍ؛ وأمّا العلة المادية والصورية فلكل موجودٍ حادثٍ: ولم يثبت بعدُ العلة الغائية للأشياء، ولا أيضاً الغاية لكل تحريك؛ والحال أنّ هاهنا شكوكاً قيلت في إبطال الغاية:

فمنها القول بالبخت والاتفاق، ووجود العبث والجزاف؛ فينتفض بهما <sup>ا</sup> قاعدة أنَّ لكل تحريك غاية.

ومنها أنّ من جملة الحركات حركة الفلك وهي غير منقطعة أبداً، فلا غاية لها؛ فينتقض بها القاعدة الكلية.

و منها أشخاص الكائنات الغير المتناهية التي بعضها غاية لبعض، ولا ينتهي [إلى غاية أخيرة لا غاية لها؛ وإذا بطلت الغاية الأخيرة بطلت الغايات كلها. ومن هذا القبيل وجود النتائج المترادفة للقياسات إلى غير النهاية، كما قال:

۲) ط:ما پنتهی،

۱) مط:یها

٢) الملقاء +الأغرى.

هذا تقرير الشك الأخير وهو أنّ الغاية الحقيقية هي آخر ما ينتهي إليه الفعل ويسكن لديه الفاعل المقتضي، كما أنّ المبدأ في الحقيقة أوّل ما يفتقر إليه صدور الفعل وقوامه ". وكما جاز أن تكون سلسلة الحوادث ذاهبة إلى غير النهاية بلا أوّل لا أوّل له فلم يكن شيء منها مبدأ ذاتياً ولا فاعلاً عقيقياً، لأنّ ذلك ما ° لايجوز وجود ماهية المعلول وقوام حقيقته بدونه؛ فكذلك يجوز أن تذهب سلسلة الغايات لا إلى نهاية، فلا يكون شيء منها غاية حقيقية بناء على ما ذكرنا من أنّ الغاية بالحقيقة هي آخر ما يسكن إليه.

وهكذا حكم القياسات والنتائج المترادفة التي يجعل كل نتيجة من تلك القياسات جزءاً لقياس آخر، وهكذا إلى غير نهاية. فليس شيء من تلك النتائج مطلوباً حقيقياً يطلب لذاته، بل يطلب ليصير وسيلة إلى شيء آخر؛ والوسيلة لايكون مطلوباً بالذات، بل بالعرض.

إقال: «فسنقول الآن؟: أمّسا للشك الأوّل المنسوب إلى الاتفاق والعبث فنحله ونقول: أمّا حال الاتفاق وأنّه غاية ما خلال من في الطبيعيات»:

[في حجج أنبانقلس على القول بالبخت والاتفاق]

| ١) مط: لأنَّه.    | ٢) دا: المثيثية. |
|-------------------|------------------|
| ٣) ملا: قوله.     | ٤) ش: فاعلياً.   |
| ه) ط:مئا.         | ٦) مطاء ط: بطلت. |
| ٧) القطاء: _الآن. | A) الشفاد فر فر  |

اعلم أنّه ذكر أنباذقاس أنّ تكوّن الأجرام الأسطنسية ـ بسائطها ومركباتها ـ حاصلة بالبخت والاتفاق. فما اتفق أن كان هيئة اجتماعية يصلح للبقاء والنسل بقي، وما اتفق أن لم يكن كذلك لم يبق. وله في ذلك حجج:

أولاها: إنَّ الطبيعة كيف تفعل لأجل غرض مع أنَّها ليست لها رويَّة.

و أسانيتها: إنّا توافقنا على أنّ التشويهات والزوائد والموت ليست مقصودة للطبيعة مع ما فيها من النظام الذي لا يتغيّر؛ فإنّ نظام النبول ليس من نظام النشوء والنمو، بل هما وإن كانا متعاكسين فلهما نظام لا يتغيّر ونهج لا يمهل. ولكن لما كان نظام سبب النقصان والذبول ضرورة المادة، فلا جرم حكمنا أنّها غير مقصودة للطبيعة أ؛ فكذلك نظام النشوء والنمو بسبب ضرورة المادة. فوجب أن لاتكون مقصودة للطبيعة أ، وهذا كالمطر الذي يعلم أيقينا أنّه كائن لضرورة المادة؛ فوجب أنّ الشمس إذا بخرت فخلص البخار إلى الجرّ البارد فلمّا برد صار ماء ثقيلاً فنزل ضرورة، فاتفق أن يقع في مصالح فيظنّ أنّ الأمطار مقصودة لتلك المصالح؛ وليس كذلك، بل لضرورة المادة.

و ثالثتها: إن كانت الطبيعة تفعل لفرض هذلك الغرض إن كان لغرض آخر، يلزم التسلسل؛ وإن كان لا لغرض آخر، فقد جعل شيئاً لا لغرض آخر، فيجوز ذلك في كل الأفعال.

ورابعتها: إنّ الطبيعة الواحدة تفعل أفعالاً مختلفة مثل الحرارة، فإنّها تحلّ الشمع وتعقد الملح وتسوّد وجه القصار وتبيّض وجه الثوب.

فهذه أدلَّة منكر الغايات في أفاعيل الطبائع. والحق أنَّ للطبائع غايات ذاتية

٢) ط: \_ فكذلك نظام النشوم... للطبيعة.

۱) دا: الطبيعة. ۲) ط: نطم.

في أفاعيلها ولكن لاننكر أن يكون للاتفاق مدخل في تكون الأمور الطبيعية بالقياس إلى خصوصيات أفرادها الشخصية؛ فإنه ليس حصول هذا الماء عند هذا الجزء من الأرض ولا حصول هذه الحبّة من البُرّ في هذه البقعة من الأرض أمر دائم أو أكثري، بل لنسامع أنها وما يجري مجراها اتفاقيات، لها أسباب اتفاقية نادرة الوقوع. ولكنّا ندّعي أنّ للقوى الفعّالة الطبيعية عنايات معيّنة ذاتية تؤدّي إليها لامحالة إن لم يكن عارض أو قسر؛ والأصور العرضية والقسرية لاتكون دائمية ولا أكثرية، كما برهن عليه. فإذن، المراد بالغاية المعلولات التي يكون تأذّي القوى إليها دائماً أو أكثرياً ؟.

والبرهان عليه أن نفرض الكلام في تكوّن السنبلة عن البرّ باستمداد المادة عن الأرض ونقول: البقعة الواحدة إذا سقط فيها حبة برّ وحبة شعير، انبتت وحصلت من بُرّ سنبلة برّ، ومن الشّعير سنبلة شعير، ولابدّ من نفوذ أجزاء الأرض دائماً في تلك الحبة لتصير أعذاء لها فتكوّن منها السنبلة؛ وظاهر أنّ ذلك النفوذ إنّما يكون بحركة الأرض والماء عن مواضعها الطبيعية، فلا تكون تلك الحركات منهما، بل حركاتها لوجود قوة مستكنة في الحبّات لا

ثم لايخلو: إمّا أن تكون في تلك البقعة أجزاء تصلح لتكوّن البرّ وأخرى تصلح لتكوّن الشعير، أو تكون الصالح لهما جميعاً من نوع واحد. فإن كان الصالح لهما نوعاً واحداً لم تكن صيرورة تلك الجزء برأ والآخر شعيراً

٢) ش: للطبيعة.

١) دا: ليتسامح /ط: لتسامح.

٣) مط: دائمة. ٤) دا: أكثر ها.

ه) دا، ط:يفرض.

٦) جميع نسخ چنين است: دأعذاء، زراعتي است كه نقط به باران سيراب ميشود. «غذاء» درست تر مي أيد

٧) دا: الجهات.

لضرورة المادة، بل لأجل أنَّ القوة الفاعلة تحركها إلى الصورة دائماً أو في الأكثر؛ وهذا هو مرادنا بالغاية. وإن كانت الأجزاء مختلفة في المسلوح النغاية فذلك الاختلاف ليس لماهية الأجزاء الأرضية، بل لأنَّ القوة الموجودة في البرّة أفادت ذلك الجزء من الأرض تلك الخاصية؛ فإن كانت إفادة ' تلك الخاصية لفامنية أخرى سابقة عليها لزم التسلسل، وإن كانت لا بخاصية أخرى كانت القوة المستكنَّة في البرَّة لذاتها متوجهة إلى الفعل ويكون صدور ذلك الفعل عنها دائماً أو أكثرماً.

وبالجملة، فإذا لم تكن القوى الطبيعية متوجهة نحو غايات معينة، فلِمَ لم ينيت البرّ زيتونا والزيتون بطَّخا؟

ثمّ إذا ثبت أنّ للأفعال الطبيعية غايات، فنقول: إنَّها ما لم تكن ممنوّة بعوائق أو معارضات فهي خيرات؛ ونستدلُّ عليه بوجهين:

الأوّل: إذا تأدَّت إلى غايات ضارة كان ذلك لا دائماً ولا أكثرياً، بل النفس تطلب لها سبباً عارضاً فيقال: «ماذا أصاب هذا الحيوان حتى مرض أو ذبل؟ وماذا أصاب هذه المرأة حتى أسقطت؟» وإذا كان كذلك فالطبيعة متوجهة إلى الخيرية.

الثاني: إنّا إذا أحسسنا بعارض أو قصور من الطبيعة ٢ عباونًا الطبيعة مالصناعة، كما يفعله الطبيب معتقداً أنَّه إذا زال العارض أو اشتدت القوة توجُّهت الطبيعة إلى المسحة والخير؛ وهذا يدلُّ على المقصود.

#### [نقض حجج القائل بالاثفاق]

والجواب عمّا تمسكوا به أوّلاً: إنّه ليس إذا عدمت الطبيعة الرويّة وجب أن

١ } دا: أفادت.

نحكم بأنّ الفعل الصادر عنه غير مترجهة "إلى غاية؛ فإنّ الرويّة لاتجعل الفعل ذا غاية، بل تُميِّز فعلاً عن فعل وتُعيِّنه للوقوع، تكون لكل واحد من تلك الأفعال غاية مخصوصة ويكون تأدّي ذلك الفعل إليها لذاته لا بسبب آخر؛ حتى لو قدرنا عدم اختلاف البواعث والدواعي لكان يصدر من الناس فعل واحد من غير روية.

وممّا يقرّر أنّه لا شك في أنّ الصناعات لغايات؛ ثمّ إنّها إذا صارت ملكة لم يحتج في استعمالها إلى الروية، بل الروية تصير صانعة عن ذلك؛ مثل أنّ الكاتب إذا تفكّر في حرف حرف تبلّد في صناعته، وكذلك اعتصام المزلق رجله بما يعصمه، ومبادرة اليد إلى العضو للتحكك من غير فكر ولا روية؛ وأوضع منه أنّ القوة النفسانية إذا حركت عضواً ظاهراً فإنّما تحرّكه بواسطة الوتر، والتفس لا شعور لها بذلك.

والجواب عمّا تمسّكوا به ثانياً: إنّ الفساد في هذه الكائنات تارة لعدم كمالاتها، وتارة لحصول إرادات خارجة عن مجرى الطبيعة. فأمّا الأعدام فليس من شرط كون الطبيعة متوجهة إلى غاية أن تكون واصلة إليها، والموت والذبول كل ذلك لقصور الطبيعة عن البلوغ إلى الغاية المقصودة.

وأمّا نظام الذبول فله سببان: أحدهما بالذات وهو الحرارة، والآخر بالعرض وهو الطبيعة. ولكل منهما غاية: فالحرارة غايتها تحليل الرطوبة فتسوق المادة إليه على النظام؛ فالطبيعة التي في البدن غايتها حفظ البدن ما أمكن بإمداد بعد إمداد، ولكن كل مدد تالٍ فإنّه يقع أقل من المدد الأوّل، فيكون ذلك الإمداد سبباً بالعرض لنظام الذبول؛ فهو إذن من حيث هو نظام فهو فعل

١) مط: للقمل.

٢) مط:متوجه.

٣) مط: للتحلك.

الطبيعة وإن لم يكن فعل طبيعة البدن. ونحن لم نقل: إنّ كل حال للصور الطبيعية يجب أن يكون غاية للطبيعة التي فيها بالذات؛ بل نقول: إنّ كل طبيعة فإنّها تفعل فعلها الخاص لغاية لها، فأمّا فعل غيرها فقد لايكون لغاية لها.

وأيضاً، فإنّ الموت وإن لم يكن غاية نافعة بالقياس إلى بدن زيد فهو غاية بالقياس إلى بدن زيد فهو غاية بالقياس إلى نظام الكل، واجب على ما عرف في علم النفس. وأمّا الزيادات كالأصبع الزائدة في الإنسان، فهي كائنة لغاية ما؛ فإنّ المادة إذا فضلت حركت الطبيعة فضلها إلى الصورة التي تستحقها بالاستعداد الذي فيها ولا تعطلها، فيكون فعل الطبيعة فيها لغاية. وأمّا ما نقل في المطر فممنوع، بل السبب فيه قرب الشمس وبُعدها، وهو سبب إلهي لنظام العالم وله غايات أكثرية؛ فالطبيعة على ما عرفته.

وأمّا الجواب عمّا تمسكوا به فالمّا، فهو أنّه لايلزم أن يكون لكل غاية غاية: بل الغاية الحقيقية تكون مقصودة لذاتها، وسائر الأشياء تقصد لها: وما يقصد لذاته فلا يقال له: لِم قصد؟ ولهذا لا يقال: لِمَ طلبت الخير والصحة؟ ولِمَ هربت من الأكم؟

والجواب عمّا تمسّكوا به رابعاً: إنّ القوة المحرقة لها غناية، وهي إحنالة المحترق إلى مشاكلة جوهرها.

وأمّا العقد تارة والحل أخرى، فذلك لأنّ الوصول إلى تلك الفاية في بعض الجواهر بواسطة الحل وفي الآخر بواسطة العقد، فتلك من اللوازم الخارجية. وأمّا الفاية الذاتية فهي واحدة؛ بل نقول: فعل الطبيعة المسخّنة شيء واحد بالذات لفاية واحدة، ولكن هذه الآخار المختلفة من الحل والعقد والتسويد

۱) مطاحرکه

والتبييض وغيرها إنّما حدثت لأجل اختلاف القوابل والمستعدات وطبائعها.

فهذه خلاصة ما ذكره الشيخ في الطبيعيات ( وغيرها في دفع شبهة الاتفاق والبخت الموردة لإبطال الغاية.

واعلم أنَّ لنا في تحقيق عروض النبول وكنا في عروض الموت كلام آخر -غير ما ذكروه -مذكور في بعض كتبنا الحكمية كالشواهد والأسفار".

♦ [ص ٢٨٤. س ٩] قال: «وأمّا بيان أمر العبث فيجب أن يعرف أنّ كل حركة إرادية فلها مبدأ قريب، ومبدأ بعيد من فالمبدأ القريب هو القوة المحرّكة التي في عضلة العضو، والمبدأ الذي يليه هو الإجماع من القوة الشوقية، والأبعد من ذلك هو التخيل أو التفكر، فإذا أرتسم في التخيل أو ] في الفكر النطقي صورة محركت القوة الشوقية» إلى قوله [ص ٨٨٨. س ١٧]: «جزئية لاتضبط»:

[في أنَّ الفعل العبث والجزاف غاية بالقياس إلى مبدئه]

يريد بيان أنّ الفعل العبث والجزاف غاية بالقياس إلى مبدئه الذي هو قرة^ شوق خيالي، وأنّ تلك الغاية خير لتلك القوة الشوقية الخيالية وإن لم تكن غاية

١) ر.ك: طبيعيات الشفاء السماع الطبيعي (المقالة الأولى، الفصل الرابع عشر)، ص ١٧.

٢) ر. ك: الشواهد الربوبية عن ٨٨ ر ٨٨. ٢١

الشفاه: نعرف.
 الشفاه: + ومبدأ أبعد.

٦) همة نسخه ها: - التفكر، فإذا ارتسم في التخيل أو. (از الشفاء نقل شد)

٧) الشفاء: +ما. ٨) مط: فوق.

ولا خيراً بالقياس إلى القوة التي هي قبلها.

وملخّص كلامه أنّه يجب أن يعلم أنّ للحركات مبادئ مترتبة، بعضها ضرورية بأعيانها، فالذي ضرورية بأعيانها، فالذي ضرورية بأعيانها، فالذي ضرورية بأعيانها منها قريبة ومنها بعيدة؛ فالقريبة هي القوة التي في عضلة العضو، والبعيدة هي القوة الشوقية. فهذان المبدآن لابد من حسولهما في كل حركة حيوانية اختيارية، ولكل منهما عاية تترتب على فعلها.

ثم إنّ غاية القوة المحركة التي في العضل هي ما انتهت إليه الحركة، وليس لها غاية غير ذلك. وأمّا القوة المحرّكة وليس لها غاية غير ذلك. وأمّا القوة الشوقية فقد تكون غايتها نفس غاية القوة المحرّكة وإنّما تختلفان بالاعتبار، مثل ما إذا انضجر إنسان من المقام في الموضع الذي فيه وتذكّر مقاماً آخر أوفق بحاله أو مزاجه، فاشتاق إلى المقام فيه فتحرك إليه؛ فكان غاية شوقه نفس ما انتهت إليه حركته الذي هو غاية للقوة المحركة القريمة، فاتحدت الغابتان ".

وقد تكون غاية المحركة غير غايه الشوقية، كما إذا تخيّل الإنسان صورة لقاء صديق فيشتاق إليه ويتحرك إلى المكان الذي يقصد مصادفته فيه <sup>3</sup>؛ فغاية القوة المحركة الوصول إلى ذلك المكان، وغاية القوة الشوقية مصادفة ذلك الصديق، فاختلفت الغايتان <sup>9</sup>.

فأقول: عندي إنّهما متغايران دائماً <sup>٦</sup> تغايراً بالذات لا بمجرد الاعـتبار، إلّا أنّ تغايرهما <sup>٧</sup> في المثال الأوّل من بـاب تـغاير الصـورة الخـارجية والصـورة

١) دا: ـ بعضها... خبرورية بأعيانها. ٢) ط: منها.

٣) هما نسخها بجز «طع ـ فاتحدت الغايتان. ٤) دا: ـ فيه.

ه) هما نسخها بجز وطه + واتحدت الغايثان. ٦) ط: إنّما.

٧) مط. دا: فاتحدت الضايتان دائماً شغايراً ببالذات إلَّا أنَّ شغايرهما لا بمجرد الاغتبار، وأشول: عندي إنَّهما

الإدراكية لشيء واحد؛ فإنّ المقام في الحيّز المذكور نفسه غاية للقوة المحركة، وتصوره وحضوره مطابقاً لوقوعه الخارجي غاية للقوة الشوقية؛ فالمراد بالاتحاد المذكور هاهنا أن لاتكون الغايتان متغايرتين خارجاً وتصوراً، والمراد بالاختلاف بينهما أن تكونا متغايرتين في الخارج (.

وأمّا المبدأ الذي لايجب حصوله بعينه للحركات الاختيارية فهو الفكر أو التخيّل؛ فإنّه وإن كان لابدٌ من أحدهما -إذ كل حركة اختيارية منبعثة عن قوة شوقية هي قبل القوة المباشرة للتحريك، والشوق لا ينبعث إلّا عن إدراك من قوة تخيّلية أو قوة فكرية، فالمبدأ الأبعد للحركة إمّا مبدأ الفكر أو مبدأ التخيّل -إلّا أنّه ليس ولا واحداً منهما واجب الحصول بعينه.

وإذا عرفت هذا فنقول: أمّا القوة المحركة التي هي في العضلات، فإنّ غايتها لا محالة موجودة كسائر القوى الطبيعية التي للأجسام. ولا فرق بينها وبين تلك الطبائع البسيطة إلّا بأنّ هذه مسخرة لقوة أخرى فوقها جزئية فيستخدمها في الحركة إلى أيّ جهة شاءت، بخلاف الطبائع البسيطة، فإنّ حركاتها إلى جهة معينة ولها غاية مخصوصة لاتختلف.

ثم إن لم توجد معها غاية القوة الشوقية سمّي ذلك الفعل «باطلاً» بالقياس إلى القوة الشوقية، لا بالقياس إلى القوة المحركة، مثل من وصل إلى المكان الذي قدّر فيه مصادفة الصديق ولم يصادفه. فأمّا إذا حصلت الغايتان ولكن يكون المبدأ البعيد هو التخيل وحده لا الفكر، يسمّى ذلك الفعل «عبثاً»؛ وإذا تطابق المبدأ رالتخيل والفكر جميعاً على غاية فليست بعبث.

متغايران. ١) مط: + أيضاً. ٢) ط: واحد. ٣) به: ثلاثه.

ثم لايخلو ذلك الفعل الذي يسمى بد «العبث» إمّا أن يكون مبدؤه فه و التخيل وحده، أو التخيل مع طبيعة أو مزاج كالتنفس أو حركة المريض، أو التخيل مع خُلق أو ملكة نفسانية داعية إلى ذلك الفعل بلا روية. فالقسم الأوّل يسمّى «جزافاً» ولم يسمّ عبثاً، والذي كان المبدأ فيه التخيل مع طبيعة يسمّى «قصداً ضرورياً» أو «طبيعياً»، والذي كان المبدأ هو التخيل مع ملكة وخلق يسمى «عادة».

وإذا عرفت ذلك، ظهر أنّ العبث فعل له غاية وهي خير حقيقي أو ظني. أمّا أنّ له غاية، فلأنّ اللعب باللحية مبدأ حركته هو القوة التي في العضلة، والذي قبله شوق تخيلي بلا فكر وليس مبدؤه أفكراً ؛ وقد حصلت الغاية التي للقوتين المحركة والشوقية التخيلية ولم تحصل الغاية التي للقوة الفكرية، لأنّها غير موجودة حتى تكون لها غاية. فظهر أنّ المبادئ الموجودة غاياتها حاصلة ؛ وما لم تحصل من ألغايات فذلك لأنّه لم يكن مبدؤها موجودة.

وأمّا بيان أنّ تلك الغاية خير حقيقي أو مظنون، فالأنّ كل فعل نفساني فلشوق مع تخيل؛ لكن ربما لايكون ذلك التخيل ثابتاً، بل يكون سريع البطلان فلا يحمسل الشعور به ٢؛ فإنّ التخيل شيء والشعور بالتخيل شيء آخر وبقاؤه في الذُكر شيء آخر، ولا يستلزم الأوّل الأخيرين، ولو كان كل تخيل لا يلزمه الشعور به لذهب الأمر إلى غاية النهاية.

ثم ذلك الشوق التخيلي له علة لا محالة، إمّا عادة وإمّا ملال على هيئة وإمّا

| ۱) ط:مېدگه،   | ۲) ط:مبدئه. |
|---------------|-------------|
| ٣) مط: غايات. | ٤) مل: عن.  |
| ه) ط:مبدئها.  | ۲) ط: ـ په. |

٧) مط: كلاتخيل.

حرص يخصّها كالحركة للمحركة والحس للمحسّة على إحداث فعل من القوة. وذلك كله لذيذ تبحسب القوة التخيّلية؛ واللذيذ لشيء خير بالقياس إلى ذلك الشيء وإن لم يكن خيراً بالقياس إلى القوة العقلية. فهذه الأشياء غير خالية عن خيرات مخلونة. ثم وراء هذه علل وأسباب لتخصيص الحركات الجزئية لا تنضيط.

فثبت أنَّ لكل فعل غاية هي بالقياس إلى فاعله. وعلمت أيضاً أنَّ غاية كل مُ فعل كمال من جنس فاعله؛ فالطبيعي للطبيعة، والنفساني للنفس، والعقلي للعقل.

♦ [ص ٢٨٨. س ١٨] قال: «وأمّا الشك الذي يليه فينكشف بأن يعرف؛ الفرق بين الغاية بالذات وبين الضروري الذي هـو أحد الغايات بالعرض. والفرق بينهما أنّ الغاية بالذات هي الغاية إلى قرله [ص ٢٨٩، س ٨]: «لا العرضي الاتفاقي»:

[شبهة أنَّه يجوز أن يكون لكل غاية غاية والجواب عنها]

هذا الشك هو الذي أشار إليه^ بقوله: «ثمّ لقائل أن يقول: قد يجوز أن يكون لكل غامة غامة كما لكل امتداء استداء ...».

والجواب الذي ينكشف به حاله موقوف على مقدمة، وهي أن يعرف

١) ط: فذلك. ٢) دا: لابدً لزيد.

٣) دا: + ما. ٤) الشفاد نعرف.

ه) الشفاء + التي.
 ٢) ش، يا: + أنّ.

٧) الشفاد العرض. ٨) مط: - إليه.

الفرق بين الغاية بالذات وبين الضروري الذي هو أحد أقسام الغاية بالعرض فنقول:

قد عرفت أنّ الغايات إمّا اتفاقية أو ضرورية، فاعلم أنّ الغاية الضرورية إمّا ذاتية وإمّا عرضية. فالغاية الذاتية هي الغاية التي توجّهت إليها الطبيعة أو الأرادة وطلبتها لذاتها، والعرضية ما لاتكون كذلك، وهو أحد أمور ثلاثة:

أحدها الأمر الذي لابد من وجوده متقدماً على وجود الغاية حتى توجد الغاية المطلوبة، مثل صلابة الحديد ليتم به القطم ' : وهذا يسمى «نافعاً» إمّا بالحقيقة كما في الأفعال الطبيعية، أو بالظنّ كما في بعض الأفعال الاختيارية.

وثانيها شيء لابدّ من وجوده حتى توجد الفاية ولكن لا على أنّه علة للغاية بوجه من الوجوه؛ مثل أنّه لابدّ من للجسم أدكن حتى يتم القطع به، ولا مدخلية للدكنة في كون الحديد قاطعاً إلاّ أنّها لازمة له.

وثالثها الأمر الذي يترتب حصوله على حصول الغاية، مثل أنّ العلة الغائية لفعل التزويج هي التوليد، ثم يتبعه حب الولد ويلزمه، لا على أن يكون لأجله التزويج.

فهذه كلها من أقسام الغايات بالعرض لا بالذات، ولكن الضرورية منها لا<sup>٣</sup> الاتفاقية.

♦ [ص ٢٨٩. س ٨] قال: «وقد علمت الغايات الاتفاقية في موضع»:

[في بيان الغاية الاتفاقية وتحقيق حالها ودفع الشكوك عنها]

١) ش: للقطع. ٢) ش: في.

Y- 16 (T

إشارة إلى ما ذكره في أوائل الطبيعيات أ. وتلفيص ما ذكره هناك مع مزيد تحقيق وتوضيع أنّ كل مسبب فله سبب؛ فإمّا أن يكون حصوله عن سببه دائماً أو أكثرياً أو على سبيل التساوي أو على الأقلّ. فإن كان على الوجهين الأولين فلا يقال إنّه اتفاقي واقع بالاتفاق؛ أمّا في الدائم فهو ظاهر، وأمّا في الأكثري وهو السبب الذي يتوقف استكمال سببيته على حصول قيد فعند تخلف ذلك القيد يتخلف عنه حصول المعلول وعند حصوله يحصل المعلول، لامتناع تخلف المعلول عن علته التامة.

فالفرق بين الدائم والأكثري هو ما ذكرناه من أن الدائم ما يجتمع في علته جميع القيود المعتبرة في عليتها، والأكثري ما قد يتخلف قيد عن علته ويكون الأكثري أيضاً مع وجود تلك القيود دائمياً. وهذا الحكم مطرد لا يختلف في العلل الطبيعية والإرادية، فإنّ الإرادة ما لم ينجزم استحال كونها مؤثرة؛ وإذا صارت جازمة واتت الأعضاء بالحركة ولم يقع سبب مانع أو ناقص للعزيمة، امتنع تخلف الفعل عنها كالطبيعة. فإذا كان الأكثري من جنس الدائم، والدائم لا يقال إنّه بالاتفاق، فالأكثري أيضاً كذلك.

وإذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ السبب الذي من شأنه أنّ يتأدّى إلى المسبب لا دائماً ولا أكثرياً ما هو السبب الاتفاقي؛ فإنّ من الأمور ما يكون بالتساوي كقعود زيد وقيامه، ومنها ما يكون على الأقل كوجود سنّة أصابع للإنسان، وهما قد يكونان باعتبار ما واجباً؛ وذلك لأنك إذا شرطت في كفّ الجنين أنّ المسادة

١) ر.ك: طبيعيات المشفاء السماع الطبيعي. المقالة الأولى، الفصل الثالث عشر، ص ١٢.

۲) دا:سبیه، ۲) مط: ــمن،

٤) دا: فيكرن. ٥) ط: \_ لايختلف.

٦) دا: لم يجزم. ٧) ط: اشترطت.

فضلت عن المصروف منها إلى الأصبابع الخمس والقوة المخلِّقة (، صبادفت استعداداً تاماً في مادة طبيعية فيجب أن يتخلق أصبع زائد.

وبالجملة، فلو أنّ إنساناً أحاط بالكل حتى لم يشذّ عن علمه شيء لم يكن شيء موجوداً بالاتفاق، بل كان كلها واجباً ؛ فإنّ الأمور الموجودة بالاتفاق إنّما تكون موجودة بالاتفاق أذا أخذت بالقياس إلى من لم يعلم أسبابها، وأمّا إذا أبنته عن الموجودات اتفاقياً. ومثال هذا في الأصبع الزائدة، فإنّها وإن كانت بالقياس إلى الجاهل بأسبابها وبالقياس إلى هذا الشخص اتفاقاً، فهي بالقياس إلى علم الله وبالقياس إلى الكل والأسباب المكتنفة ليس بالاتفاق، وكذك إذا عثر إنسان في مشيه على كنز فإنّه بالقياس إلى العاثر وإلى الجاهل بالأسباب التي ساقت العاثر إلى الكنز بالاتفاق، فأمّا بالقياس إلى علم الله عزّ وجلّ والأسباب المكتنفة ليس بالاتفاق، بل بالوجوب.

ثم إنّ الاتفاق أو البخت إنّما ينسب إلى ما كان من شأنه أن يكون سبباً مؤدياً إليه، ولكن لا دائماً ولا أكثرياً؛ وإذا لم يكن مؤدياً إليه لم يقل فيه إنّه اتفق، مثل قعود زيد اتفق أن كان سبباً لكسوف الشمس<sup>1</sup>». بل الاتفاق إنّما يكون فيما من شأنه أن يؤدّي إليه، حتى لو فطن الفاعل بما يجري عليه أسبابه وصحّ أن يريده ويختار لصحّ أن يجعله غية؛ كما لو فطن الخارج إلى السوق لأن يلقى الديم في الطريق، فإنّ خروج

١) با: المنتلقة. ٢) با: المنتلقة.

٣) با: \_ وكذلك إذا عش... بالقياس. \$) ش: شاقت.

ه) دا: و. ۲) مط: ــالشمس.

۷) بازما. (۸

٩) دا: بلغ.

العارف بحصول الغريم في جهة مخرجه يؤدّي في أكثر الأمر إلى مصادفته ، وأمّا خروج غير العارف فربما تأدّى وربما لم يتأدّ؛ فهو بالقياس إلى العارف غير اتفاقي، وبالقياس إلى غير العارف اتفاقي،

ونقول أيضاً: إنّ السبب الاتفاقي قد يجوز أن يتأدّى إلى غايته الذاتية "
ويجوز أن لا يتأدّى، مثل أنّ الرجل إذا خرج متوجهاً إلى دكانه مثلاً فلقى غريماً
له؛ فربما انقطع بذلك عن الغاية الذاتية وهي الدكان، وربما لم ينقطع بل تخلص
من الغريم ووصل إلى ما قصده؛ وكالحجر الهابط إذا شيج فربما لم يهبط إلى
مهبط وربما هبط إليه. فإن وصل إلى غايته الطبيعية فيكون بالقياس إليها «سببأ
ذاتياً»؛ وبالقياس إلى الغاية العرضية «سبباً اتفاقياً»؛ وأمّا إذا لم يصل إليها كان
بالقياس إلى الغاية الذاتية «باطلاً».

و «الاتفاق» أعم من «البخت»، وكأنّهم لا يقولون بختياً إلّا لما يؤدّي إلى شيء يعتد على به ويكون مبدؤه وإرادة من ذي اختيار نطقي. وأمّا ما مبدؤه طبيعة كالعُود الذي يشق فيجعل نصفه في المسجد ونصفه في الكنيف، فذلك لايسمّى «بختاً» إلّا إذا قيس إلى مبدأ آخر إرادي. فإنّ الأمور الاتفاقية يجري على مصادمات تحصل بين شيئين أو أشياء؛ وكل مصادمة فإمّا أن يكون كلا المتضادين متحركين إلى أن يتصادما، أو يكون أحدهما ساكناً والآخر متحركاً إليه. فإذا كان كذلك فجائز أن تتفق حركتان من مبدأين: أحدهما طبيعي والآخر إرادي، تتصادمان عند غاية واحدة تكون بالقياس إلى الإرادي خيراً يعتد به، أو شراً يعتد به، أو شراً يعتد به، أالمحوك الطبيعي

۱) با: مصادفة. ٢) ط: يؤدى.

٣) دا: غاية الاتفاقية. ٤) دا: يعد.

ه) طامیشه. ۲) طامیشه.

بختأ.

وفرق بين «رداءة البخت» و «سوء التدبير»؛ فإنّ سوء التدبير هو اختيار سبب في أكثر الأمر يؤدّي إلى غاية مذمومة، ورداءة البخت هو أن يكون السبب في أكثر الأمر غير مؤدّ إلى غاية مذمومة لكن في حق صاحبه يؤدّي إليها. و «الشيء الميمون» هو الذي قد تكرر حصول أسباب الخير بالاتفاق عند حصوله؛ و «المشئوم» بالعكس منه.

فقد علمت أنّ السبب الاتفاقي ما يكون تأديته إلى المسبب لا دائماً ولا أكثرياً. ووقع بين الأقدمين خلاف عظيم في وجود الأمر الاتفاقي وعدمه. وظاهر أنّ ذلك الاختلاف ليس في إطلاق لفظ الاتفاقي، لأنّ الاختلاف في الأسامي غير لائق بالمباحث الحكمية؛ بل الاختلاف لإنّما وقع في أنّ السبب هل يجوز أن تكون تأديته إلى المسبب على التساوي أو أقلياً أم لا؟ فبعضهم جوّزه وبعضهم منعه.

والذي للمانعين أن يتمسّكوا به هو أنّ السبب إمّا أن يستكمل في شرائط سببيته فوجب أن يكون مستقلاً بالتأثير فيكون حصول المعلول منه دائماً، لما مرّ من امتناع تخلف المعلول عن العلة التامة؛ وإن لم يكن مستقلاً بالتأثير فلابد معه من أمر آخر فيكون المؤثر في ذلك الفعل ذلك المجموع، فهو وحده لايكون سبباً اتفاقياً، لأنّ السبب الاتفاقي لشيء ما من شأنه أن يكون ممكن التأدّي إلى ذلك الشيء.

والحاصل: إنّه إن كان سبباً مستقلاً كان واجب التأدّي إلى المعلول، وإن

١) مط: ..ليس في إطلاق... بل الاختلاف.

لم يكن مستقلاً فهو الممتنع التأدي إليه.

والحجة المحكية عنهم آفي الطبيعات آهذه: إذا وجدنا للحوادث أسباباً معلومة، امتنع أن نتركها ونطلب الها عللاً مجهولة من البخت والاتفاق؛ فإن الحافر بثراً وإذا عثر على كنز جزم أهل الغباوة بأنّ البخت السعيد لحقه، وإن انزلق رجله حتى انكسر جزموا بأنّ البغت الشقي لحقه؛ وليس الأمر كذلك، فإنّ كل من يحفر إلى الدفين يجده. ويقولون: إنّ فلاناً لمّا خرج إلى السوق ليقعد إلى دكانه رأى غريماً له فظفر بحقّه اتفاقاً؛ وليس الأمر كذلك، بل كل من توجّه إلى مكان فيه غريمه وله حس بصر فإنّه رآه.

وليس لقائل أن يقول: لمّا كانت الغاية في خروجه غير هذه الغاية، وجب أن لايكون الخروج إلى السوق سبباً حقيقياً للظفر بالغريم.

لأنّا نقول: يجوز أن يكون لفعل واحد غايات شتّى، بل أكثر الأفعال كذلك؛ لكنّه يعرض أن يجعل المستعمل لذلك الفعل أحد ثلك الفايات غاية فعطّل الآخر بوضعه لا في نفس الأمر، لأنّه صالح لأن يجعل غاية. أليس لو كان هذا الإنسان شاعراً بمقام الفريم هناك، كان وصوله إليه غاية له؟

ونقول لمثبتي الاتفاق أن يجيبوا عن الأوّل، فيقولوا: إنّ الأسباب منها بسيطة، ومنها مركبة. فالبسيطة معلولاتها معها دائماً، وإلّا لكان لابدً معها من قيد زائد، فتكون العلة ذلك المجموع، فتكون مركبة لا بسيطة وقد فرضناها بسيطة هذا خلف. فأمّا المركبة فإن كان الجتماع أجزائها دائماً كنان حصول

١) مط: ـ بالتأثير فلابدُ معه من أمر... لم يكن مستقلاً فهو.

۲) مط: منهم. ۲) ر.ک: همان، ص ۱۰.

٤) ط: يتركها ويطلب. ٥) ط: حافر بثر.

٦) دا: المثبتي. ٧) دا: حكان

المعلول دائماً، وإن كان أكثرياً كان حصوله أكثرياً؛ وكذلك القول في المتساوي والأقلية والأكثرية والتساوي والأقلية لاختلاف أجزاء العلة في ذلك.

فإذ عرفت ذلك فنقول: إنّه وإن كان كل ما لابدٌ منه في تحقيق العلة فهو جزء من العلة في الظاهر، ولكن ربما يكون لجزئه المحصل الوجودي سبباً واحداً؛ وحينئذ تصادف الأثر لا محالة. وأمّا سائر الأمور المعتبرة فهي عائدة إلى زوال المانع وتحقق الشرط وحصول القابل.

ثم إن كان انضمام سائر القيود مع حصول تلك الذات دائماً، قيل إنّ صدور المعلول من العلة دائم؛ وإن كان الانضمام أكثرياً، جعل ذلك الصدور أكثرياً؛ وكذلك في المتساوي والأقلّي.

فإن قيل: ذلك الاجتماع إن كان واجباً كان المعلول دائم الوجود، وإن كان ممكناً فلابد من استناده [إلى الواجباء فيدوم بدوام الواجب فيدوم المعلول لدوامه.

فنقول: إنّ مصادمات الأسباب متعلقة بالحركة الدورية واتصالات الكواكب، فيجوز أن يختلف حال الاجتمال والاقتران بسبب اختلافاتها في سائر الحوادث.

وأمّا الحجة المذكورة في الطبيعيات، فجوابها أنّ الغاية قد يراد بها ما ينتهي إليها الشيء كيف كان، وقد يراد بها ما يكون مقصوداً: فالأسباب الاتفاقية غايات بالمعنى الأوّل، وليست غايات بالمعنى الثاني.

۱) دا: یمبادق. ۲) ط: تعقیق

٧) دا: شهادة. ٤) مط: +عندهم.

وأمًا قوله: «الغاية لاتصير غاية بالوضع» فهو غير مسلّم؛ ألا ترى أنّ الوضع والجعل يجعل بعضها أكثرياً وبعضها أقلياً ؟! فإنّ الشاعر بمقام الغريم الخارج إليه يجده في الأكثر، وغير الشاعر لا يظفر به في الأكثر؛ فإذا كان اختلاف الجعل ممّا يختلف به حكم الأكثرية والأقلية، فكذلك يجوز أن يختلف به الحكم في كونه اتفاقياً أو غير اتفاقي.

فهذا بيان الغايات الاتفاقية وتحقيق الحال فيها ودفع الشكوك والشبه الموردة عنها. وإنّما بسطنا الكلام في تحقيق هذا المرام لأنّ اللاثق لبهذه المباحث للكونها من أحوال مبادئ الموجود بما هو موجود أن يذكر في هذا الموضع من الفلسفة الأولى، دون الطبيعيات. والتي ذكره الشيخ هناك إنّما ذكرها على سبيل المصادرة والمبدئية، دون أن يكون مسألة فيها. نحن لمّا كرهنا رجوع الرجل الإلهي في شيء من مسائل علمه إلى صاحب علم جزئي للبعيا كان أو غيره، سيما في المبحث الذي كان مذكوراً هناك على سبيل الوضع والتسليم لهذا نرفع الحوالات في أكثر المواضع من شرح هذا الكتاب ونوردها بالفعل، كما هو عادتنا في كتابنا الكبير المسمّى بالأسفار "، وهو أربعة مجلدات كلها في الإلهيات بقسميها: الفلسفة الأولى وفن المفارقات.

♦ [ص ٢٨٩.س ١٠] قال: «واعلم أنّ وجود مبادئ الشر في الطبيعة هو من القسم الثاني من هذه الأقسام فإنّه مثلاً لمّا كان يجب في العناية الإلهية " هي

٢) مط: البحث.

١) دا: اللاتي.

٤) المملاء الفاية (نسمه بيل: العناية).

٣) د. ك: الأصطار الأربعة ج ٢٠ ص ٢٥٠ به بعد

ه) ش، دا: التي.

#### الجود» إلى قوله [ص ٢٩٠، س ٢]: «هذا»:

### [كلام اعتراضي متعلق بمسألة الخير والشر]

كلام اعتراضي متعلق بمسألة الخير والشر وقع في هذا البين ليكون إشارة إلى كيفية وقوع الشر في هذا العالم ودفع شبهة الثنوية القائلين بأن إله الخير لايجوز أن يكون هو بعينه إله الشر، بل لابد لوجود الشرور الواقعة في هذا العالم من مبدأ آخر غير منته إلى مبدأ الخيرات، فقالوا بالهين النين.

وحاصل ما سيأتي في دفع مذهبهم وحل شبهتهم أنّ الشر الحقيقي أمر عدمي لا يستند إلى مبدأ. وأمّا الشرور الإضافية كوجود المضادات والموانع والقواطع للأشياء كالسموم، و الأفعال الذميمة كالزنا والسرقة ونحوهما، والأخلاق الردية كالجهل المركب والحسد والبغض وأشباهها؛ فإنّما هي أمور ضرورية تابعة لخيرات كثيرة على سبيل اللزوم، كلوازم الماهيات التي جعلها تابع لجعل تلك الماهيات. فلو ترك وجود تلك الخيرات العظيمة لاستلزامها لشرور و قليلة بالقياس إليها، لزم ترك الخير الكثير لأجل الشر القليل، وذلك غير لائق بإله الخير، فيجب صدور هذا القسم من الخير أيضاً من المبدأ الواحد؛ كما يجب صدور الضير المحض الذي لا يلزمه شر أصلاً، كوجود المفارقات والظلكيات منه ـ كما سيجىء بيانه مفصلاً.

والشيخ لمًا ذكر تمهيداً للجواب عن الشك الثالث وجود الأمور الضرورية

١) ما: الكلام اعتراض. ٢) دا: عين.

٣) دا: ـ و. ٤) دا: الشرور.

ه) دا: \_الغير. ٢) دا: لأجل.

التي تلزم الفايات الذاتية وليست هي بغايات ذاتية بل عرضية، وذكر أقسامها الثلاثة وأورد لكل منها مثالاً للتوضيع، وقد رأى أنّ وجود مبادى الشرور التي هي أيضاً لازمة لبعض الخيرات واقعة بالعرض بعينه من نحو وجود القسم الثاني من هذه الأقسام: فنبّه على ذلك ليكون المتعلم الناظر في هذا المقام ذا بصيرة واستعداد لفهم ما سيأتي في تحقيق مسألة الخير والشر. وبالجملة، قد فعل هذا أي الخروج عن المقصد الأصلي والغرض "حكما ذكره - تسهيلاً على المتعلم وإشفاقاً عليه، ثم عاد إلى ما كان فيه.

♦ [ص ٢٨٩.س ١٦] قال: «ولنجب عن الشك المورد فنقول: أمّا أشخاص الكائنات الغير المتناهية فليست هي بغايات ذاتية»:

[في الجواب عن الشك من جهة تجويز عدم التناهي في العلل الغائية] هذا هو الجواب عن الشك المورد من جهة تجويز عدم التناهي في العلل الغائية، ولابدّ في دفعه من مقامين:

أحدهما إقامة البرهان على تناهيها ووقوفها عند غاية <sup>1</sup>لا غاية لها ذاتية. والثاني بيان أنّ المـتعاقبات لا إلى نـهاية ليست هـي بـغايات ذاتـية، بـل عرضية°.

أمًا المقام الأوّل، فنقول: العلل التمامية هي التي تكون مطلوبة لذاتها؛ ظو قدّرنا عللاً تمامية لا نهاية لها فإمًا أن يكون هاهنا شيء مطلوب لذاته، وإمّـا أن

۱) دا: - بعینه. ۲) دا:من.

٢) دا: بالعرض. 2) دا: غائية.

ه) دا: +لها.
 ۲) دا: -أمّا.

لايكرن كذلك. فإن كان فيها مايكرن مطلوباً فقد انقطع التسلسل، وإن لم يكن فيها شيء مطلوباً لذاته فليس هناك علة تمامية. فثبت ' من تجويز التسلسل في العلل التمامية رفعُ العلل التمامية وإبطالها.

فالجواب عنه كما أشار إليه بقوله ": «فنقول ...». وتقريره: أنّه ليست الغاية الذاتية للطبيعة المدبرة للعالم الماهيات الجنسية، لنقصانها وعدم تمامها، مثل أن يوجد جوهر أو جسم بما هو جسم فقط أو حيوان بما هو حيوان فقط؛ ولا أن يوجد شخص معين من النوع. بل الغاية الذاتية أن يوجد الماهيات النوعية وجوداً دائماً: فإن أمكن أن يبقى الشخص الواحد منها فحينئذ لا يحتاج إلى الأشخاص ولا إلى توالد وتناسل، فلاجرم لا يوجد منها أشخاص وذلك كما في الشمس والقمر. وإن لم يمكن بقاء الشخص الواحد كما في الكائنات في الشامس والقمر. وإن لم يمكن بقاء الشخص الواحد كما في الكائنات ما الفاسدات، فحينئذ يحتاج إلى الأشخاص المتعاقبة؛ لا من حيث إنّ تلك الكثرة مطلوبة بالذات لا يمكن حصوله إلّا مم ذلك،

١) دا: قلت / ساير نسخهها: فثيت أنَّه (ظاهراً «أنَّه» زاك است).

٢) دا: – وأمّا المقام الثاني فهو أنّه.
 ٢) ط: مترادفة.

دا: لامتناهي. ه) مط: - وكذلك القول في نتائج تترادف... إليه بقوله.

٦) دا: جرهراً رجسماً هن. ٧) دا: مشخص.

٨) دا: ــإلى. ٩) ش: ــلامن.

فيكون اللّانهاية في الأشخاص غاية عرضية. وإن فرض أنّ لا تناهي الأشخاص غاية ذاتية فذلك أيضاً معنى واحد غير معنى كل شخص، فالذي يذهب إلى غير نهاية هو شخص بعد شخص لا لاتناو بعد لاتناو على شخص، فالذي يؤدّي إلى ثان وإلى ثالث وإلى رابع فليس هو بغاية ذاتية لشيء واحد، بل لأمور كثيرة، والشيء الواحد لايكون له إلّا غاية ذاتية واحدة. ونحن إذا أوجبنا التناهي في الغايات فإنّا أردنا بها الغايات الذاتية دون العرضية أ. فهذا هو بيان غاية الطبيعة المدبّرة للعالم.

وأمًا غاية الطبيعة المختصة بالشخص المعيّن فهي بقاء ذلك الشخص، وليس لها غاية سوى ذلك.

وأمّا الحركة الفلكية الأبدية فالمقصود منها -كما ستعرف -خروج الأوضاع الممكنة من القوة إلى الفعل، وذلك معنى واحد؛ ولكن لمّا لم يكن إلّا بتعاقب الأوضاع الجزئية لاجرم صارت المتعاقبة غايات عرضية.

وأمّا المقدمات والنتائج، فيجب أن يعلم أنّ المراد بقولنا: «العلة الغائية متناهية» أنّه لايجوز أن يكون لفاعل واحد في فعل واحد غاية بعد غاية إلى غير النهاية، فأمّا أن تكون للأفعال الكثيرة غايات كثيرة فذلك جائز؛ وهاهنا لكل قياس غاية معينة وليس للنفس في ذلك القياس غاية سوى تلك الفاية، فهذا لا بناقض ما ذكر ناه.

فهذه زبدة ما ذكره الشيخ. وباقي معاني ألفاظه وفوائد كلامه واضحة

۱) دا: فإنه.

٢) ط: النهاية.

٣) دا: لايتناهي بعد لايتناهي. ٤) مط: ــر

٤) مط: \_ ونحن إذا أوجبنا التناهي... دون العرضية.

ە) مىل:سىمرف.

لايحتاج إلى تبيين.

♦ [ص ٢٩٢. س ١] قال: «وأمّا الشك الذي يليه فينحل بأن يعلم أنّ الغاية تفرض شيئاً وتفرض موجوداً. وفرق بين «الشيء» و «الموجود» وإن كان الشيء لايكون إلا موجوداً ...»:

هذا الشك هو الشبهة الأخيرة التي مبناها على أنّ العلة الغنائية لو كانت موجودة يلزم أن يكون شيء واحد متقدماً على نفسه بمراتب ويكون معلول الشيء علة لعلة \علته.

وحلّها ببيان كيفية علية العلة الغائية، وهو أنّ العلة الغائية لها ماهية ولها وجود وقد علمت الفرق بين الماهية والشيئية وببين الوجود والهويّة، وإن لم ينفك أحدهما عن الآخر؛ لما علمت من بطلان مذهب القائلين بثبوت الساهيات المعرّاة عن الوجودات، كالمعتزلة القائلة بشيئية المعدومات. وكل علة غير واجب الوجود فلها ماهية ووجود، فالعلة لها ماهية ووجود؛ فهي بماهياتها علة لكن سائر العلل عللاً بالفعل، وهي في وجودها معلولة لوجود سائر العلل عللاً بنتكون العلة الغائية في وجودها معلولة لعمول نفسها في شيئيتها، ولكن علم طلقاً، فإنّ تلك الشيئية ما لم تكن متصورة معلومة لاتكون علة لشيء.

[إشكال الرازي ونقده]

٧) ط: واجبة.

١) يا:لطبة.

٣) مله ــ وهي في وجودها... عللاً.

قال الإمام الرازي في بعض تصانيفه : إنّ هذا يقتضي أن لايكون للأفعال الطبيعية غايات لأنّه ليس لها تصور ولا إدراك. وذلك يناقض مذهب الشيخ وسائر الحكماء حيث ذهبوا إلى أنّه ما من فعل طبيعي أو نفساني إلّا ولفاعله غاية ذاتية.

والجواب عنه بوجهين ٢:

أحدهما ما ذكره المحقق الطوسي في شرح الإنشارات؟، وهـو التزام أنّ للطبائع شعوراً ولو كان ضعيفاً.

و ثانيهما: إنّ الطبائع الجسمانية غير منفكة عن مبادئ نفسانية أو عقلية، وهي كالمسخّرات لتلك المبادئ، نسبتها إلى تلك المبادئ كنسبة القوة المحركة التي في العضو منّا إلى نفوسنا في حركتنا الاختيارية. فالعلم كله ذا حياة حيوانية إلّا أنّ الحياة في بعضها كامنة مستورة، وفي بعضها كالحيوانات المركبة ظاهرة جلية وتحقيق هذا المطلب يحتاج إلى بسط في الكلام ليس هاهنا موضع بيانه. فإذن، العلة الغائية أبداً بماهيتها وشيئيتها علة لسائر العلل؛ وأمّا برجودها فإن كانت الغايات أموراً حادثة تنتهي إليها الحركات فوجودها معلول لجميع العلل، وإن لم تكن كذلك لم تكن سائر العلل عللاً لوجود "، بل هي علة لها وحوداً وشبئية.

فقد ثبت أنَّ العلة الغائية أبدأ بماهيتها علة لسائر العلل. وأمَّا كونها معلولة

١) شرح فغر رازي بر خشارات (شريخ بالشارات للخواجه نميرالدين الطوسي، للإمام فخرالدين الرازي، افست كتابخانة أيت الا مرعشي) من ١٩١٤ شرح خشارات خراجه طوسي، ج ٦ (نمط ٤) من ١٧ در شرح عبارت: وإشارة: العلة الموجدة اللشيء الذي له عل...».

ه) ط:لوجوده.

في وجودها فذلك ليس بأمر واجب؛ بل إن كانت حادثة كانت معلولة في وجودها لسائر العلل، وإلا فلا. فإذن، عليتها لسائر العلل أمر لذاتها، وأمّا معلوليتها فليست لذاتها بل لأجل حدوثها.

## ♦ [ص ٢٩٢.س ١١] قال: «واعلم أنّ الشيء يحون معلولاً في شيئيته. ويكون معلولاً في وجوده» إلى قوله: «ليخفي»:

لمّا ذكر أنّ الشيء قد يكون في شيئيته علة وقد يكون في وجوده علة - فالأوّل كالعلة الغائية والثاني كسائر العلل أراد أن يذكر هذا التقسيم في جانب المعلولية أيضاً: فذكر أنّ المعلول قد يكون معلولاً في شيئيته وقد يكون معلولاً في وجوده:

فالأوّل كالمحدود بالنسبة إلى أجزاء كالاثنين، فإنّه في شيئيته معلول لكل من وحدتيه؛ وكالحيوان، فإنّ ماهيته ومعناه متقومة من معنى الجسمية والنمو والحس.

والثاني مكشوف، فإنّ وجود الاثنين محتاج إلى فاعل يجعله وغاية لأجلها؛ وكذا الحيوان مفتقر في وجوده إلى فاعل وغاية غير ما لا يتحصّل به ماهيته لأجزاء.

وممًا يجب أن يعلم أنّ علة الشيئية لاتكون إلّا شيئية أخرى داخلة في المعلول، فيجوز أن يتقرّر من الشيئيات المحضة "شيئية المعلول. وأمّا وجوده فلابدّ فيه من وجود أمر يكون أقوى في الموجودية من وجود المعلول. فمعلول

١) إلى غيرها. ٢) دا: بماهية لكن.

٣) دا: المفتصة.

الماهية أقوى ' تحصالاً من ماهية علته ، فإنّ تحصّل النوع أقوى من تحصّل جنسه، وهو أقوى من تحصّل جنسه، وهو أقوى من تحصّل جنس له فهو في غاية الإبهام. وذلك بعكس معلول الوجود، فإنّه يكون أضعف قواماً من وجود علته، ووجود علته أقوى من وجوده، وعلة علته أقوى من علته؛ وهكذا إلى أن ينتهي إلى علة العلل، وهي غير متناهي القوة والقدرة وفوق ما لايتناهي.

# ♦ [ص ٢٩٢، س ٢٦] قال: «وكذلك قد يكون للشيء أمر حاصل موجود شيئيته مثل العددية للاثنينية ...»:

### [تقسيم آخر للشيئية ]

هذا تقسيم آخر للشيئية وهو أنّه كما أنّ الوجود منه ما هو داخل في الموجود، ومنه ما هو عارض له، فالأوّل كوجود أجزاء المركب مثل وجود المادة ووجود المصورة، والثاني كوجود الأعراض لموضوعاتها: فكذلك الشيئية قد تكون دائدة عيها؛ أمر داخلة أنهها، وقد تكون زائدة عليها؛ فالأول كشيئية العدد للاثنينية وشيئية الجسم للحيوانية، والثاني كشيئية التربيع الحاصل في جسم طبيعي كالحجر والخشب ونحوهما، فإنّ ماهية التربيع و [أجزاءها] معان خارجة عن ماهيات الأجسام الطبيعية؛ واكذا

۱) دا: + وهي غير. ٢) دا: طة.

٣) دا: - للضيئية ... منه.

٤) دا: وهو أنَّه كما أنَّ الرجود منه للشيئية ما هو عارض له كرجود أجزاء

ه) مط: ـ وجود. ١٥ (١٠ داخل.

٧) ش: معية. ٨) هما تسفعه! أجزائها.

۹) ط: ـ و.

شيئية سائر العوارض مثل البياض واللون والطعم والرائحة وغيرها من الكفيات.

## ♦ [ص ٢٩٣. س ٢ ] قال: «والأجسام الطبيعية علة لشيئية كثير من العمور والأعراض، أعني التي لا يستحدد ٢ إلا بها ...»:

قد مرّ " في مباحث الماهية أنّه قد تكون للحد زيادة على المحدود كما في حد الأصبع وهي صمورة حد الأصبع وهي صمورة جوهرية، ويؤخذ الأنف في حد الفطوسة وهي عرض، ولا معنى لكون الشيء علة لشيئية كثير من الصور والأعراض؛ وأمّا كونها علة لوجود بعض الصور والأعراض دون شيئيته "، فذلك في الصور والأعراض التي ليس حدّها متعلقاً بثلك الأجسام التي يتوقف عليها وجودها.

وقوله: «كما ينظن في التعليميات كذلك» قيد للمنفي [إشارة إلى ظنَ جماعة توهموا أنَّ التعليميات حكالكرة موالأسطوانة وغيرهما \_يفتقر في حدودها أيضاً إلى الأجسام الطبيعية.

وذلك ظنَّ فاسد؛ إذ المراد بالجسم الطبيعي ما لمادته استعداد خاص لصورة معينة ذات حركة أو سكون طبيعيتين وله جهتا أفعل وانفعال مخصوصين، والأمور '' التعليمية لا يستدعى ماهيتها شيئاً من هذه الأشياء ولا

| سائر. ۲) الشفاء لايتجدد | ۱) دا: ـ |
|-------------------------|----------|
|-------------------------|----------|

٣) دا: متى. ٤) دا: مط، ط: الشيئية.

ه) دا، مط: ط: الشيئية، ٦) دا: المعنى.

٧) ش: \_كذلك قيد للمنفي... التعليميات. (١٠ لكثرة.

٩) دا: جهة. (١٠) مط: للأُمور..

وجودها أيضاً على الإطلاق، بل وجودها في عالم الطبيعة لايكون إلَّا في جسم طبيعي ـأيّ جسم ' طبيعي كان ـكما علم فيّ مباحث الكمّ.

واعلم أنَّ الغرض من ذكر هذه الأحكام للشيئية بما هي شيئية أن يسهل التصديق بكون العلة الغائية في شيئيتها متقدمة على سائر العال، كما قال:

♦ [ص ٢٩٣.س ٤] «فقد سيهل لك أن تعلم أن العلة الغيار الغيارية في الشبيئية قبل العيل الفاعلة والقابلة، وكذلك قبل الصورة مية ميا الصيورة علة ...»:

[ في أنَّ العلة الفائية لها تِقدَّم على سائر العلل ]

يعني أنّ العلة الغائية لها تقدّم على سائر العلل ـ وهي الفاعلة والقابلة أ والصورية ـ من جهتين: من جهة الشيئية، ومن جهة وجودها الذي في نفس الفاعل لذلك الفعل، لا في غير نفس ذلك الفاعل ولا في نفس ذلك الفاعل لغير ذلك الفعل: أمّا الأوّل فلأنّها يوجد أوّلاً في نفس الفاعل أنهم ينبعث منه تصور الفعل الذي لأجلها وما يتوقف هي عليه من القابل وكيفيته لمصورة تتأدّى إليها؛ وأمّا الثاني والثالث فليس لها تقدّم ضروري ولا لبعض العلل تردّب على الأخرى، وإنّما قيد الصورة بقوله: «من جهة ما الصورة علة مؤدّية إليها» لما

٧) مط: سلسلتها.

۱ ) دا: الطبيعي جسم.

٤ ) ط: \_ وهي الفاعلة والقابلة.

٢) الشفاء: تفهم.

ه) دا: بذلك.

دا: - ذلك الفاعل و لا في نفس ذلك الفاعل... نفس الفاعل.

۷) دا، ما: کیفیة،

علمت من أنّ الصورة لها اعتباران: أحدهما اعتبار أنّها داخلة في قوام ماهية المركب وعلة صورية له يصير الها كاملاً بالفعل، وهي بهذا الاعتبار غير مؤدية إلى شيء آخر وغاية؛ وثانيهما اعتبار أنّها واقعة في طريق التأدية إلى كمال آخر، وهي الهذا الاعتبار سبب متقدم على وجود الغاية. وباقي ألفاظه غني عن الشرح.

# ♦ [ص٣٩٣.س ٢٢] قال: هذا إذا كانت العلة الغائية في الكون، وأمًا إذا كانت العلة الغائية ليست ...»:

قد سبق منا ذكر هذا الحكم وتقسيم الفاية إلى ما تحت الكون والفساد وإلى ما ليس كذلك؛ وأنّ الغاية التي ليست في الكون ليست<sup>7</sup> معلولة لشيء من العلل، لا في كلا الأمرين من الشيئية والوجود، ولا في أحدهما الذي هو الوجود والمحسول، كما هو دأب الفايات الكونية. فالعلة الغائية من الوجه الذي هي به علة لغيرها من العلل لاتكون معلولة لها أبداً، سواء كان وجودها حادثاً أم لا؛ ولكن التي عرض لها الوجود الحادث تفتقر في وجودها إلى تلك العلل، فلو لم تكن دعلولة لها أملاً.

والغاية من حيث كونها علة غائية لصدور الفعل علة فاعلية لسائر العلل ولكن في أن تكون فاعلًا ، فإنّ الفاعل والقابل قد تكون ذاتاهما مـوجودتين ولا

١) ط: ليصير. ٢) ط: +نيابة.

٣) همة نسخها بجز طه: - في الكون ليست. ٤) دا: رجه.

ه) دا:لها معلول. ٢) معل عالاً.

فعل ولا انفعال، إذ لم يتصور الفاعل ماهية الغاية؛ فإذا تصوّرها فعل الفعل في القابل، فحصلت الصورة في القابل لأجل الغاية، فإذن، العلة الغائية هي التي تجعل الفاعل فاعلاً والقابل قابلاً؛ وكذا تجعل الصورة كائنة موجودة ولكن لا في نفسها، بل ليتأدّى إلى الغاية المطلوبة، سواء كانت الغاية موجودة بالفعل قبي المصورة وذلك في الغايات التي هي خارجة عن عالم الكرن، أو متربّبة على الفعل وعلى وجود الصورة كما في الغايات الكونية المتلاحقة. فإذن، الذي بالذات للسبب الغائي عما مو سبب غائي أن يكون سبباً لسائر الأسباب متقدماً عليها بما هي أسباب، وقد يعرض له من جهة أنّ وجود صعناه وماهيته في الكون أن يكون معناه وماهيته في الكون أن يكون معناه وماهيته في

فقد اتّضع وانكشف لك أنّ شيئاً واحداً كيف يكون علة ومعلولاً لنفسه وفاعلاً وغاية. ومَن نظر حق النظر وكان ذا بصيرة عقلية ينكشف عليه أنّ الغاية مطلقاً كمال لوجود الفاعل؛ لكن الفاعل على أربع مراتب:

الأولى مرتبة ما كماله وغايته أنفس ذاته؛ إذ لا كمال فوق ما هو عليه من وجود ذاته بذاته، فذاته غاية كل غاية كما هو فاعل كل فاعل.

والثانية <sup>٧</sup>ما كماله فوق ذاته ولكن مع ذاته؛ فهو يفعل الفعل لأجل ما فوقه الذي لا يفارق منه <sup>٨</sup>. وهي مرتبة العقول الفعالة للأشياء لأجل اتصالها بما فوقها.
والثالثة <sup>٩</sup>ما كماله منفكة عنه <sup>١٠</sup> ولكن له أن سلغ إلى كماله وسلحق أوله

| ۲) با: جعل.          | ۱) ط: الفاعل.  |
|----------------------|----------------|
| ٤) دا: إلى المالي.   | ٣) دا: بالعلل. |
| ٦) دا، ط: غاية.      | ه) دا:ماهية.   |
| ۸) دا، مط: عنه.      | ٧) ط: والثاني. |
| ه د کا دا اهامت او م | و) هارد فواندي |

بآخره من غير أن يبطل ذاته؛ وهي مرتبة النفوس بما هي نفوس، فإنّها تنفعل أفاعيلها من التحريكات والتدبيرات لأن يتكامل وجودها وتنتجرد عن التعلق بالإبدان والمواد الكونية، وتصير جوهراً مفارقاً مستقل الوجود ذاتاً وفعلاً.

والرابعة مرتبة الفواعل الطبيعية؛ فإنّ كمالاتها وغاياتها متأخرة عن وجوداتها التي في أوائل الكون، وهي متوجهة في أفاعيلها إلى كمالاتها ولكن مع تبدل وتجدد في ذواتها، فالصورة النطقية إذا بلغت حد الحيوانية بطلت الأكوان التي لها قبل الحيوانية؛ وهذا لأجل نقص الوجود الطبيعي وضعف وحدة الصور الطبيعي وتجدد ذواتها "حكما علمت منّا مراراً.

ف الغاية معنى واحد في الجميع، وما<sup>4</sup> قيل: «إنّ الغاية في الحركة و° المتحرك معناها غير معنى الغاية في الفاعل، وإنّها في الغاعل بمعنى الغاية وفي المتحرك بمعنى النهاية» ليس بشيء<sup>7</sup>؛ بل في الكل بمعنى واحد<sup>٧</sup>، وهو الكمال والتماء.

وقوله ^: «وهذا من المبادئ للطبيعيين» قد ذكرنا أنّ التي أوردها الشيخ في أوائل الطبيعيات من أحكام العلل الأربع -سواء كانت عللاً مختصة للأمور الطبيعية كالمادة والصورة، أو غير مختصة بها كالفاعل والغاية -كان إيرادها على وجه المبدئية `` والتسليم.

١) مَا سَمْعَا بِجَرْ طِيرَ قَابِل. ٢) يَّا تَقْضِ

٣) ط: ذاتها. ٤) باد مطاء طا: فما.

ه) با: ــو. ۲) با: لقييء.

٧) دا: واحدة. ٨) الإينان الشاه من ٢٩٤، س ٤.

٩) ر. كذ طبيعيك المشفاء السماح الطبيعي (العقالة الأولى، للعمل الماني عشر). ص ٥٥.

١٠) ط: المبدءية.

# ♦ [من ٢٩٤، س ٦] قال: «وأمّا البحث الذي بعد هذا فينكشف بما نقوله: إنّ الغاية التي تحصل في فعل الفاعل تنقسم ...»:

### [في أقسام الغاية ]

هذا البحث إشارة إلى ما ذكره بقوله \: «وممّا يليق أن يتكلم ` فيه بعد حل هذه الشبهة أنّه ` هل الغاية والخير شيء واحد أم مختلف ' ؛ وأيضاً ما الفرق بين الجود والخيرية».

فنقول: اعلم أنّ الغاية منقسمة أوّلاً إلى قسمين؛ لأنّها إمّا أن تكون واقعة تحت الكون، أم غير واقعة تحت الكون.

والتي هي من القسم الثاني <sup>0</sup> فهي أعلى وأرفع من أن يـجري فيه بـعض الاعتبارات التي سيجيء من كونها وجوداً أو صورة.

وأمّا التي من القسم [الأوّل] فهي لايغلو: إمّا أن تكون صورة جوهرية أو عرضية في القابل المنفعل لفعل ذلك الفاعل، أم لاتكون كذلك. وحينان لابد أن تكون صورة أو عرضاً " في ذات الفاعل، لاستحالة أن يكون مثل تلك الغاية جوهراً قائماً بنفسه لا في مادة ولا من مادة، لأنّ كل حادث \_ كما مرّ \_ مسبوق بمادة؛ أو أن تكون موجودة في مادة أخرى غير مادة الفعل أصلاً. فالتي لاتكون موجودة أصلاً.

على أنك قد علمت مناً أنَّ الغاية في كل فعل هو ما يستكمل به الفاعل^، لكن

١) إلهيات الشفاء ص ٢٨٤ س ٦. ٢) الشفاء: نتكلم.

٢) دا: إذا. ٤) الشفاء يغتلف.

ه) همة شدخهها بجز مطره الأوّل. ٦) دا: عرضيياً.

٧) ط: موجود. ٨) دا: \_أهملاً.

٩) دا: القابل.

الفاعل القريب للحركة غايته صورة أو عرض في مادة نفسه: والفاعل البعيد للحركة عاليته المحركة بتوسط قوة طبيعية عايته الامحالة ليست في مادة، بل في نفس الفاعل. وكل فعل له فاعل بعيد وفاعل قريب ملاصق لمادته فله غايتان متغايرتان بالذات أو بالاعتبار: غاية هي صورة أو عرض في مادة الفعل، وغاية هي صورة أو عرض في نفس الفاعل عكما سيلوح من كلام الشيخ.

فمثال القسم الأوّل -أي الغاية التي تكون في القابل لا في الفاعل و لا محالة لم تكن غاية أخيرة للفاعل البعيد كما أشرنا إليه -صورة الإنسانية في مادة الإنسانية، أعني صورته الطبيعية؛ فإنّها غاية للقوة الفاعلة للتصوير في مادة مهيّأة م لتكوين صورة الإنسان، وإليها السيوجة الفعلة القوة الفعالة بتوسط القوى المباشرة لتحريك تلك المادة وتهيئتها القول تلك الصورة.

ومثال القسم الثاني - وهي الغاية التي تكون حصولها في الفاعل لا في القابل ولا محالة هي الغاية التي يؤتيها أن الغاعل - هو الاستكنان، أي متّخذ الكنّ، وهو الموضع الذي يستتر به من بيت ونحوه وهو غاية لمستبني البيت. وأمّا الذي هو فاعل البناء أي مبدأ حركة المادة من الطّين واللبنات والخشب وغيرها

۲) ش، مط: کالفاعل.

١) دا: غاية /مط: غائية.

٤) دا: غاية /مط: غائية.

٣) دا: المحركة.

ه) دا: \_ غايتان متفايرتان بالذات... في نفس الفاعل.

٧) دا: القوة الفاعلة التصنوير.

٦) ط:في.

٨) دا: مهيات /ط: مهيئة.
 ٩) دا: +الإنسانية في مادة الإنسانية أعنى صورة أو عرض في نفس الفاعل.

۱۰) دا: ـ الإنسان راليها. ١١ ) دا: مترجه.

۱۲) ش: تهيؤتها. ١٣) ش: يژمها.

على وجه المباشرة إلى أن يقبل صورة البيت مثلاً، فغايته نفس تلك الصورة؛ والاستكنان ليس صورة البيت، وصورة البيت غاية للقوة الملاصقة لتحريك المادة، والاستكنان غاية للقوة النفسانية الداعية لأن تستبني ويجعل الفاعل للبناء بالقوة فاعلاً له بالفعل، سواء كان ذلك الفاعل المباشر للبناء أمراً مغايراً له أو متحداً معه ضرباً من الاتحاد. وحينئز تكون الغايتان أيضاً كذلك.

فقوله ": «ويشبه أن تكون غاية الفاعل القريب الملاصق لتحريك المادة صورة أفي المادة أن يكون ما ليس غايته صورة في المادة ليس مبدأ قريباً للحركة بما هو كذلك» هو الذي ذكرناه أوّلاً من أنّ الغاية هي تمام الفاعل من حيث هو فاعل؛ فإن كانت الغاية صورة مادية كان الفاعل أيضاً قوة ملاصقة لها، وإن كان الفاعل بما هو فاعل جوهراً روحانياً كانت غايته أيضاً صورة أو كيفية روحانية. فمينئذ لا حاجة في بيان كون الغاية لها اعتبارات وأسام شتى إلى التقسيم لها على الوجه الذي ذكره الشيخ من أنّها قد تكون في منفعل قابل، وقد لاتكون في منفعل قابل، فتكون في منفعل قابل، كانت صورة أو عرضاً في قابل منفعل فلها نسبة إلى أمور كثيرة، إلى آخر ما كانت صورة أو عرضاً في قابل منفعل فلها نسبة إلى أمور كثيرة، إلى آخر ما ذكره.

وذلك لأنّ التقسيم المذكور يوهم أنّ بعض الغايات خارجة عن أن يكون عائدة ^ إلى فاعلها؛ وليس الأمر كذلك، لما علمت مراراً أنّ كل مقصود لأجله فعل فلابدّ أن يكون أمراً لاحقاً بفاعل ذلك الفعل.

٧) دا: القرة.

١) دا: - وأمّا الذي هو فاعل ... صورة البيت.

٣) إلينات الشفاء من ٢٤١، س ١٥. ٤) دا: المسورة.

٧) مط: من. (٨) يا: فالدة.

ثمّ لا يخفى أنّ الفاعل لهذه المتغيرات والحركات ليس فاعلاً محضاً، بل هو فاعل ومنفعل جميعاً كل منهما من جهة؛ وذلك من حيث اشتماله على قوة القبول وتعلقه ' بالمادة الجسمانية بوجه من الوجوه.

### ♦ [من ٢٩٤، س ١٧] قال: «وإن ٢ عـرض أن ٢ مـا غـايته صورة في العادة المتعطاة ...»:

يعني أنّه قد يتفق أن يكون فاعل واحد لفعله غايتان: إحداهما صدورة أو 
هيئة في مادة، والأخرى أمر ليس في مادة. ومثل ذلك بإنسان يبني بيتاً ليستكن 
هو نفسه فيه، فيكون له جهتان: جهة كونه مستكناً طالباً للكنّ، وجهة كونه بانياً؛ 
فهو من جهة كونها طالب الكنّ داع إلى البناء وعلة غائية للبناء أو علة فاعلية 
بعيدة له، ومن جهة ما هو بان معلول لما هو مستكنّ، لما علمت من كون فاعلية 
الفاعل معلولة لما هو علة غائية وعلة أولى، فهاهنا كون الباني بانياً معلول 
لطالب الكنّ. فهاهنا فاعلان: أحدهما المستكنّ وهو الفاعل البعيد، والثاني الفاعل 
المباشر؛ فلهما غايتان، فتكون الغاية لما هو مستكن هي الكنّ، وهي غير الغاية 
لما هو بان وهو صورة البيت؛ فيكون الإنسان الواحد له غايتان لأنّه محتمع 
فاعلين.

وأمًا حكم الشيخ بأنَّ وحدته تكون بالعرض فإن أراد بالوحدة ° بالعرض الوحدة التأليفية التي ليست طبيعية بل بمجرد الاجتماع الذي عرض بتعمّل

١) دا: ـ تعلقه. ٢ ) الاشتاد فإن.

٣) الشفاء: + يكرن. 1) مطاور

ه) دا: إرادة الوحدة.

وتصنغ، فهي وإن كانت كذلك في المثال الذي ذكره من كون إنسان واحد مستبنياً وبانياً، ولكن ليست كذلك على وجه الكلية والعموم. فربّ فاعل لفعل غير صناعي تكون له غايتان: غاية هي صورة أو حالّة في مادته، وغاية هي صورة أو حالّة في مادته، وغاية هي صورة أو حالّة أفي نفسه؛ بل كل فاعل مركب من نفس وبدن ـ كالفلك وكالحيوان الأرضي ـ تكون لأفعاله النفسانية غايتان. وبالحقيقة كما أنّ ذاته الوحدانية مركبة من جزئين، فكنا فعله مركب من فعلين: أحدهما جسماني، والآخر تصوري. وكذا غاية ذلك الفعل غايتان، كالحركة الصادرة عن الفلك: فإنّ نفس الفلك تحرك الطبيعة الفلكية لأجل غاية هي التشبّه بالكامل من جميع الوجوه، باستخراج الأوضاع الجسمانية من القوة إلى الفعل، وذلك بإرادة بعد إرادة وتصور بعد تصور لوضع "بعد وضع. فالغاية الأخيرة لنفسه هي إدراك حصول التشبّه بالمعشوق الخير، والغاية الأخيرة لطبيعة جسمه "استبقاء ألوضاع. لا تصور بعد حصور، لها غايتان جزئيتان: وضع خاص "لجسمية الفلك، وتصور خاص تصور، لها غايتان جزئيتان: وضع خاص "لجسمية الفلك، وتصور خاص لنفسه الجزئية.

والوحدة في الغاية كالوحدة في المبدأ وكالوحدة في الفعل. ولا شك أنّ وحدة الفلك ـ المركب من المبدأين بل المبادئ: عقل ونـفس وطبيعة ـ وحـدة طبيعية، فكذلك وحدة الغاية بل الفعل أيضاً.

فظهر أنَّه قد يكون ما غاية فعله هيئة في مادة وما غاية فعله هـيئة ليست

١) دا: حالً. ٢) ط: ووضع.

٣) مط: جسمية. ٤) ط: استيقاء.

٥) دا:حاصل.

مادة ذاتاً واحدة وحدة طبيعية غير عرضية. نعم، قد يتفق في الأفاعيل الصناعية أن يجتمع في ذات واحدة مبدآ أفعلين صناعيين: أحدهما بالمباشرة البدنيية، والآخر لا بالمباشرة؛ وكذا غايتاهما. وحينئز تكون وحدة المبدأين وحدة عرضية، كما في المثال المذكور. وإن أراد بالوحدة العرضية ما يقابل الوحدة الحقيقية التي لا انقسام فيها، فالحكم المذكور صحيح إلّا أنّه ليس فيه جدوى ظاهر.

♦ [ص ١٩٥٠. ٥ ] قال: «وإذ قد تقرَر هذا فنقول: أمّا في القسم الأول فإنّ للغاية نسبة إلى أمور كثيرة هي قبلها في الحصول بالفعل والوجود» إلى قبلها في الحصول بالفعل والوجود» إلى قبله ألى الما ]: «وهو بالفعل صورة»:

الأمور الكثيرة التي هي موجودة بالفعل قبل هذا القسم من الغاية \_أعني التي هي صوره أو عرض في مادة جسمانية \_أربعة أصور متغايرة وإن كان تغاير الاثنين منها بالاعتبار؛ وهي الفاعل، والقابل باعتبار أنّه بالقوة، والقابل باعتبار أنّه بالفعل، والحركة. فللغاية نسبة إلى كل واحد من هذه الأربعة، ولها بحسب كل نسبة من هذه النسب اسم خاص لمعنى آخر: فهي بقياسها إلى الفاعل غاية، وإلى الحركة نهاية، وإلى القابل وهو بالقوة خير، وإلى القابل وهو بالقعل صورة. ووجه التسمية في كل منها ما ذكره الشيخ، وهو ظاهر غني عن الشرح.

١) ط: مبدأ. ٢) ش: القعل.

٣) ش: القاعل (نسخه بدل: القابل). ٤) ش: وهي.

### ♦ [ص ٢٩٠.س ١٣] قال: «وأمّا الغاية التي بحسب القسم الثاني فبيّن أنّـها ليست صورة للمادة المنفعلة ...»:

معناه واضح غني عن الشرح، لكن هاهنا بحث، وهو أنّا لا نسلّم أنّ الغاية في هذا القسم ليست صورة أو عرضاً في قابل منفعل، وكذا لا نسلّم أيضاً أنّها لا ليست نهاية لحركة، وذلك لأنّ الغاية المبحوث عنها بكلا القسمين من الغايات التي هي حادثة بعد الفعل؛ والفاعل في مثل هذه الأفعال التي لها غايات حادثة لا يخلو عن حركة وانفعال، فإنّ المحرّك الذي لا يتحرك أصلاً منحصر في العقل الصرف وما فوقه.

فالنفوس المحركة للأجرام لها غايات أيضاً بحسب نواتها كما ذكره الشيخ، وأنّها لاتخلو في تحريكاتها لأجرامها من تصورات متجددة جزئية تنتهي إلى غايات تصورية. فإذن، لا فرق بين القسمين من الغاية إلّا بأنّ القابل في إحداهما أمادة جسمانية وأنّ جهة قبولها وانفعالها تباين جهة الفاعلية بالوجود والذات، وفي الأخرى مادة روحانية وأنّ جهة القبول والقابلية فيها تغاير جهة الفعل والفاعلية تغاير ألا بالمباينة؛ فالاعتبارات والأسامي كلها أو أكثرها جارية في هذا القسم أيضاً.

♦ [ص ٢٩٦.س ٦] قال: «وأمّا حال 'الجود' و 'الخير' فيجب أن يعلم أنّ شيئاً واحداً له قياس إلى القابل

١) دا: ـ غني. ٢) دا: ـ غني. ايضاً أنّها:

٢) دا: الضرورة /ط: –المبرف. ٤) ط: أحدهما.

### المستكمل وقياس إلى الفاعل ...»:

الذي ذكره من قبل كان المطلوب فيه بيان الفرق بين معنى «الغاية» ومعنى «الغاية» ومعنى «الخير »، والمطلوب هاهنا بيان الفرق بين معنى «الجود» و«الخير أ». قد ذكر الشيخ أوّلاً أنّ الشيء الواحد الحاصل من فاعل في قابل أي مباين لذات الفاعل له نسبتان: نسبة إلى قابله المستكمل به، ونسبة إلى فاعله الذي يصدر عنه. وإنّما قيّدنا القابل بكونه مباين الذات للفاعل إذ الصادر من فاعل في قابل متصل به حكصدور الحرارة من الصورة النارية في جسمية النار و مادتها مثلاً لايسمى «جوداً» بأيّ اعتبار أخذ.

ثمّ إنّه إذا نسب إلى قاعله المباين الذي يصدر منه فلا يخلو: إمّا أن يقتضي لفاعله انفعالاً بوجه من الوجوه من جهته^سواء كان بنفس ذلك الصادر أو بما يتبعه، أو لا يقتضي شيئاً من ذلك أصلاً؛ فالثاني يسمّى «جوداً»، والأوّل لا يسمّى جوداً عند التحقيق. وإذا نسب إلى المنفعل كان «خيراً».

فاعتبر في تسمية الجود «جوداً» أن يكون منسوباً إلى فاعله لا إلى قابله، لأن قابل الشيء لا يسمّى جواداً له وهو ظاهر. وكذا اعتبر في تسميته «خيراً» أن يكون مقيساً إلى قابله لا إلى فاعله الذي لاينفعل به بوجه، لأن الخير لابد أن يكون أمراً وجودياً حاصلاً للشيء؛ وهذا الأمر المسمّى بالجود بالقياس إلى فاعله غير حاصل لفاعله، بل لمنفعله.

١) الشفاد: + به.
 ٢) دا: الجود والخير.
 ٤) مط: - فيجب أن يعلم... معنى الجود والخير.

۵) ط: فذكر. ٢ ) دا: للفاعل.

۷) ماتسون ۸) مانطنجهة،

٩) مط:عده.

واعلم أنّ مفهوم «الجود» و «الخير» -وما يجري مجراهما -من الأمور التي مفهوماتها معان نسبية، وكل ما هو كذلك لابدّ وأن يكون حدودها الاسمية مشتملة على الأمور التي هي مقيسة إليها. ولهذا أخذ في تعريف البناء البناء وفي تعريف الملكة؛ لكن على وجه لايلزم منه تعريف أحد المتضايفين بالآخر بما هو مضاف، بل بالسبب الموقع للإضافة -كما قرّروه في موضعه. ولأجل ذلك أخذ الشيخ أولا في معنى «الجود» المقايسة إلى الفاعل، وفي معنى «الجود» المقايسة إلى الفاعل، وفي معنى «الخير» المقايسة إلى الفاعل، وفي معنى مناخير» المقايسة إلى القابل؛ ثمّ أراد تعريف الجود بحسب الحقيقة وهو قريب من معناه اللغوي، فذكر أولاً معناه اللغوي أشمّ أشار إلى كنه معناه وحدة الحقيقي.

♦ [ص ٢٩٦، س ٩] قال: «ولفظة 'الجود' وما يقوم مقامها موضوعها الأول في اللهات إفادة المهد لغيره في اللهات إفادة المهد لغيره في اللهات المهات المهات

### [في الجود]

قوله: «وما يقوم مقامها» أراد به مثل الكرم والعطاء والإحسان وما يجري مجراها ويقرب معانيها من معنى «الجود».

وقوله: «إفادة المفيد لغيره فائدة» بمنزلة الجنس القريب للجود، لصدقه على المعاملة أيضاً. و ٢ ما هو بمنزلة جنسه ٣ البعيد هو مفاد قولنا: «إفادة المفيد فائدة»؛ فإنّ مبدأ الأعراض الوجودية القائمة بمادة نفسه كسخونة النار

١) مما: - فَلْكُرُ أَرَّلاُّ مَعْنَاهُ اللَّغْرِي. ٢) دا: + جنسه.

۲) دا: ـ جنسه.

وبرودة الماء مفيد فائدة لنفسه، وهو مع ذلك ليس بجواد ولا معامل.

وقوله: «لا يستعيض منها بدلاً» بمنزلة الفصل المميّز البجود عن المعاملة بأقسامها كالبيع والشرى والإجارة والمناكحة وغيرها: فإنّ من أفاد لغيره فائدة ليستعيض منه بدلاً لم يكن جواداً، بل معاملاً. فقد اعتبر ثلاثة أمور: أحدها الإفادة؛ والثاني أن تكون الإفادة لغيره، أي لمباينه؛ والثالث أن لايكون لعوض.

وعمّم العوض من أن يكون جوهراً أو عرضاً متقرراً في موضوع محسوس، أو معنى آخر غير محسوس عتى الثناء والمدح والشهرة والعبيت والتخلص من المذمة واكتساب الملكة الفاضلة، فمن جاد ليشرّف أو ليُحمَد أو ليناب فهو مستعيض ليس بجواد.

وهذا التعريف أحسن ممّا ذكره في الإشارات ّ من قوله: «الجود إفادة ما · ينبغي لا لغرض» لصدقه على ما لا يسمى جوداً، وهو إفادة الفاعل الطبيعي شيئاً لما دونه <sup>4</sup> المنفعلة عنه.

ثم إنّ جمهور الناس لغلبة الجسمانية عليهم لا يعتنون بما ليس بمكشوف على الحس، لا يعدّون مثل الشكر والثناء وما يجري مجراهما من الأمور المسرغوبة من جملة الأعواض، فيظنون أنّ المفيد لغيره فائدة يستعيض ويستريح بها شكراً أو ثواباً أو غير ذلك من الأغراض والمقاصد المعنوية \_ جواداً، ولا يسمّونه مبايعاً ولا معاملاً؛ وليس كذلك، بل هو عند التحقيق

١) با: - القصل المميِّن. ٢) مط: - أو معنى آخر غير محسوس.

٣) الاضارات والتنبيات النمط السادس، ص ٢٠: وتنبيه: أنعرف ما الجود؟ الجود إفادة.....

٤) دا: لمادته. ٥) دا: الأعواض /ط: الأعواض.

معاوض، لأنّه معطٍ وآخِذ ومفيد ومستفيد. لأنّ العوض غير منحصر في المال ونحوه؛ بل كل غرض في الحقيقة عوض وكل معطٍ الغرض معاوض، حسيبًا كان الغرض أو عقلياً، صورياً كان أو معنوياً؛ ولو أنّ المحسن إليه من الجمهور فظن "أنّ الذي أحسن إليه كان غرضه اكتساب منقبة أو فضيلة لذاته، لاستخفّ المنة عليه واستحقر العطية لديه، بل أنكرها وأبى أن يسمّى المعطى له جواداً.

فإذا ثبت وتحقق معنى «الجود» و «الجواد» - أعني من أفاد غيره كمالاً بوجه من غير أن يكون بإزائه عوض بوجه من الوجوه -، فكل من فعل فعلاً لغرض يرجع إلى عوض فليس فعله جوداً ولا الفاعل جواداً؛ وكذا كل مفيد لقابل صورة جوهرية أو لموضوع مالة عرضية وله غاية أخرى يحصل له بوسيلة ما أفاده من الخير بالحقيقة أو بحسب ظنة فليس بجواد.

♦ [ص ٢٩٧، س ٧] قال: «بــل نــقول: إنّ الغــرض والمراد في المقصود لا يقع إلّا للشيء الناقص الذات وذلك لأنّ الغرض» إلى قوله [ص ٢٩٨، سي ١٤]: «هو المطلوب بذاته مطلقاً»:

ثمُ ترقّى الشيخ من هذا المقام وبيّن أنّ كل مَن فعل فعلاً لغرض فهو ناقص الذات بوجه من الوجوه فاقد في ذاته لما هو أليق به وأحسن وأولى ومستعيض كمالٍ وأولوية من غيره؛ فيعكس ً النقيض °: «كل ما هو كامل من جميع الوجوه

٢) مط: وظنَّ.

۱) طانفیمکس

١) مط: ــ وآخذ ومفيد... كل معطٍ.

٣) مط: الموضوع.

٥) دا: ـ فيعكس النقيض.

فليس لفعله غرض».

وقد بالغ الشيخ في تحقيق ذلك بأبلغ تحصيل وتفصيل، لأنّ جماعة من علماء الكلام زعموا أنّ القاعل الكامل من كل وجه هو الذي فعل ' بقصد وغرض، إلّا أنّ غرضه إيصال فائدة إلى غيره لا إلى ذاته.

والشيخ ردّ عليهم بأنّ ذلك الغرض الذي مو إيصال الخير إلى الغير أيضاً يعود بالآخرة إلى استكمال الفاعل واستفادته كمالاً لم يكن حاصلاً لذاته قبل الفعل. وألفاظ كلامه واضحة غنية عن الشرح.

### [إشكال الرازي والجواب عنه]

واعترض الفخر الرازي في شرحه للإشارات بأن القصد إلى إيصال الفائدة إلى الغير لو لم يكن معتبراً في الجواد ، لوجب أن يقال للحجر الذي سقط من سقف فوقع على رأس عدو إنسان مًا فمات ذلك العدو: إنّه جواد مطلق، لصدق تعريف الجواد عليه وهو إفادة ما ينبغي لا لعوض.

وأجاب عنه المحقق الطوسي بأنّ:

الجواد إنّما يكون لا يصدر عنه الجود بالذات لا بالعرض. وهاهنا حصول ما ينبغي لم يصدر عن الحجر بالذات، لأنّ الحاصل منه بالذات هو حركته الطبيعية، وهي استفادة كمال منه لنفسه، لا إيصال كمال لغيره؛ وإنّما وقع على رأس إنسان اتفاقاً، والاتفاق

١) دا، مط: يفعل. ٢) ط، ش: ـ الذي.

٣) ر. كه شرخي إلاشاركت ج ٢. ص ◊: دولقاتل أن يقول: لو لم يكن القصد إلى إيـصـال (بـظط: اتـصـال) الفـائدة إلى الفير...»: شرح إشارات خولمه طرسي، ج ٢. ص ١٤٧. ٤ ) ط: الجود.

٦) شرح خراجه طرسی، عمان،

ه) شهرح المشادات: ووقع.

٧) ط: +ما.

يكون بالعرض. ثم إنّ الوقوع على الرأس لا يقتضي الموت بالذات، بل يقتضي اختلال أوضياع الدماغ والأعضياء، وللموت سبب آخير يقتضيه بالذات عند اختلال الأعضاء. ثمّ إنّ المقتضى لموت إنسان لايكون مقتضياً لموت عدو إنسان آخر بالذات، بل بالعرض. ثم إنّ المقتضى لموت عدوّ إنسان لايكون مقتضياً لوصول فائدة إلى ذلك الإنسان بالذات، بل بالعرض.

فهذا حال مثاله الذي أورده. وكذلك القول في الدواء المصحِّع أو المُزيل للمرض، وإنَّما يفعل بالذات كيفية مضادة للكيفية الغير الملائم. وهكذا حال الفاعلات الطبيعية، فإنَّها لا تـفيد غيرها بأفعالها شيئاً إلَّا بالعرض.

فإن قلت: فلِمَ لم يقيّد ٢ الشيخ تعريف «الجود» بأنّه ما يكون بالذات؟

أجيب بأنَّه لو عرَّف «الجواد» لاحتاج إلى ذكر هذا القيد، لكنَّه لمًا عرف «الجود» لم يحتج إليه. كما أنَّ مَن عرَّف «البارد» بأنَّه شيء يصدر عنه كيفية كذا وكذا، احتاج إلى أن يقول «بالذات»؛ أمّا إذا عرف «البرودة» بأنّها كيفية كذا وكذا، لم يحتج إلى أن يقول «بالذات». (انتهى كلامه.)

ونعود إلى ما كنَّا فيه ونقول: حاصل كلام الشيخ أنَّ كل فاعل يفعل فـعلاًّ بالطبع من غير إرادة أو بإرادة لغاية فهو ناقص في ذاته مستكمل بغيره".

٢) با: \_لم يقيد.

١) مط: الإنسان.

٢) دا:لغيره.

## ♦ [ص ٢٩٨، س ١٣] قال: «وأمًا الشفقة والرحمة والعطف على الغير والغرج بما يحسن إلى الغير والغم بما يقع من التقصير وغير ذلك فهي أغراض خاصة ...»:

لمّا ذكر أنّ كل فاعل يكون له مقصد وغرض يفعل لأجله فهو ناقص، أراد أن يشير أنّ النقص والقصور وانحطاط المنزلة كما أيلزم الفاعل من جهة الغايات التي يقصدها ويستكمل بها، فكذلك يلزم من جهة بعض المبادئ والدواعي للأفعال؛ لأنّها انفعالات وذمائم في الحقيقة وإن كان الجمهور يعدونها من المحامد، وهي كالشفقة والرحمة والعطوفة والفرح بالإحسان والغم بوقوع التقصير. وهذه كلها وإن كانت أحسن من نقائضها ومقابلاتها في أفراد البشس كفظاظة القلب والقسوة والفرح بالإساءة أو التقصير والغم بالإحسان الكنّها آفات وعيوب بالقياس إلى أحوال المبادئ العقلية وما فوقها.

وأمّا إطلاق «الرحيم» و «العطوف» ونحوهما على البناريُ ـعزّ اسـمه ـ فذلك بمعنى أعلى وأشرف ممّا يقم على المخلوق.

> ♦ [ص ٢٩٨، س ١٥] قال: «فالجود هو إفادة الغني في جميع الجهات عبن الإفادة كمالاً ...»:

[في الفرق بين «الخير» و «الجود»]

لمّا بيّن أنّ الجود لغرض ليس بجود في الصقيقة، أشبار إلى أنّ الجود الحقيقي هو إفادة الغني ـ في كل جهة عن <sup>٢</sup> الإفادة ـ كمالاً. ثمّ عاد إلى بيان الفرق بين «الخير» و «الجود» الذي كان بصدده، فذكر أنّ ذلك الغنى \_أي الكمال الذي أفاده الجواد \_خير بالقياس إلى القابل وهو جود بالقياس إلى الفاعل. ثمّ عمّم معنى «الخير» حتى لا يتوهّم أحد أنّه كما أنّ الجود لا يكون جوداً إلّا بالقياس إلى فاعل لا يكون له غرض ولا لفعله عوض فكذلك الخير إنّما يكون خيراً إذا كان بالقياس إلى قابل منفعل به من فاعل لا يكون فعله لغرض ولا عوض، إذ كل كمال لشيء فهو خير بالقياس إليه سواء استفيد من جواد حقيقي أم لا. فهذا هو البيان الكاشف عن حقيقة «الخير» و «الجود».

# ♦ [ص ٢٩٨. س ١٩] قال: «وقد تكلّمنا على العلل وأحوالها وبقي أن نجمل فيها القول فنقول: إنّ هذه العلل الأربع وإن كان يظنّ بها أنها ...»:

لمّا بيّن أحوال العلل الأربع كلها، مشتركة ومختصة بواحدة واحدة منها وقد علمت أنّ البحث عنها مطلقاً من وظائف هذا العلم، لأنّها من الأقسام الأولية للموجود بما هو موجود، فالبحث عن أحوال كل منها إذا أخذ مطلقاً مختص بهذا العلم، وأنّه من المبادئ للطبيعيات وغيرها -، فأراد الشيخ أن يبيّن أنّ النظر في العلل الأربع يجب أن يكون لهذا العلم، لا لأجل أنّ لعلم واحد من العلوم الجزئية أن يتناولها ويبحث عنها؛ بل لو فرض أنّ شيئاً من العلوم لا يتناولها - كما يظنّ في كثير من الأمور الموجودة المترتبة في العلوم أن ليس لها من العالى إلّا بعضها لا بل إلّا واحدة منها وهي الصورة كالتعليميات - لكان أيضاً يجب أن النظر فيها والبحث عنها في هذا العلم. وذلك لوجوه أخرى:

٢) مط: بعضاً.

أهدها: إنّ كونها جميعاً ممّا ينظر فيه وينثبت وجوده وكونها الأمور مختلفة وفي علوم متفرقة جزئية ممّا يستدعي أن يحقّق أمرها ويعرف ماهيتها ويثبت وجودها في هذا العلم: إذ البحث عن نحو وجود كل شيء في ذمّة هذا العلم ما لم يخصّص بأن يكون من الأعراض الذاتية للمتغيرات والمتحركات؟ من حدث تكمّها.

و ثانيهما: إنّا نرى من موضوعات سائر العلوم أنّها متحصلة القوام والوجود من العلل الأربع كلها، وليس لصاحب العلم الذي موضوعة ذا مبادئ أن يبحث عن مبادئ ذلك الموضوع، بل يتسلّمها من العلم الذي هو فوق علمه.

و ثالثها: إنّ مطالب هذا العلم ليس مقصوراً على معرفة أحوال الأمور التي هي مبادئ لسائر العلوم، بل معظم البحث فيه عن الأقسام الأولية للموجود بما هو موجود وعن الأمور التي لا يتخصص وجودها بأن يكون متكمّمة أو متفرة.

وهذه العلل كلها [من الأقسام الأوّليّة للموجود بما هو موجود ] فإنّ الموجود بنقسم إلى المتقابلات وإن الموجود ينقسم إلى المتقابلات وإن لم تكن هذه متقابلات، إذ لا يلزم أن يكون كل تقسيم تقسيماً بالمتقابلين، فإنّه قد يكون بمانعة الم المعمد.

على أنَّ ما توهّموه وظنّوه أنَّ التعليميات ليست بذوات علل أربع -ولأُجلُّ ذلك حقّروا العلوم التعليمية واستخفّوا بها لعدم دلالتها على علة تـمامية -ليس

۱) دا، مطاءط: ولق. ۲) مطا للمتحركات.

٣) ش: لمتكثمات. ٤) دا: مانعة.

بحق؛ إذ ليس كل مبدأ فاعلي مبدأ حركة، ولا كلّ غاية غاية حركة، ولا كلّ قابل تقبر واستحالة. فالأمور التعليمية لإمكان طبائعها وافتقار ماهياتها لايجب وجوداتها إلّا بغيرها، لا بذواتها وطبائعها، وإن جاز أن يكون مجردة عن المادة في نشأة أخرى كنشأة الخيال والوهم؛ لكنّها تلزمها المادة في وجودها الخارجي ومن جهة انفعالات تعرضها من الانقسام وحدوث التشكل والتناهي. فنسبة المقادير إلى الأشكال المختلفة والوحدات إلى أنواع العدد كنسبة المواد القريبة إلى الصور؛ ألا ترى أنّ لمراتب العدد خواص ولوازم وآثار ليس للوحدات بما هي وحدات، ولا للعدد بما هو عدد؟!

فقد ثبت أنّ لصور التعليميات مبدأ فاعلياً ومبدأ قابلياً وحيث وجدا وجد تمام. وتمام التعليميات ليس إلّا من باب الاعتدال والتحديد والترتيب:

أمّا الاعتدال، فككون «المستوى» من السطح و «المستقيم» من الخط غير مختلف الأجزاء بالارتفاع والانخفاض، وكون «المنحني» منها فرجارياً؛ وككون «الزاوية القائمة» لا حادّة ولا منفرجة، وكون قوسها ربع الدائرة لا أزيد عليه ولا أنقص منه. وكذا الحال في كل قسم من أقسام التعليميات أن لايكون أزيد من نفسه ولا أنقص منه ليترتّب عليه أثره المطلوب منه.

وأمّا التحديد، فكما في الأشكال؛ فإنّ لكل شكل حداً واحداً أو حدوداً يتمّ بها وجوده. فوجود المثلث يتمّ بالحدود الشلاثة، والمربع بالأربعة، وهكذا؛ والدائرة أيضاً إنّما يتمّ وجودها بأن يحيط بها خط واحد مستدير بجميع جوانبها، فإذا نقص الخط عن ذلك كانت الدائرة ناقصة غير تامة.

١) مط: \_ مبدأ فاعلى. ٢) با: \_ قابل.

٣) دا: الترتس.

وأمّا الترتيب، فكما في أقسام العدد؛ فإنّ كل نوع من أنواع العدد إنّما يتمّ وجوده بأن يكون آحاده موجودة مترتية.

فهذا ونحوه معنى التمام في الأمور التعليمية. فإن لم يسم أحد هذا «تماماً» كان مجرد اصطلاح. وإن خصّ لفظ «التمام» بما كيكون غياية حركة فلا يمكن له أن يمنع كونه كما لأ وخيراً، ولا أنّ الخير أمر مطلوب لذاته والشر مهروب عنه مكروه لذاته، وكل خير يصح التعليل به في وجود أمر لأجله؛ كيف وتلك الغايات التي للحركات إنّما يعلل بها الحركات والأفعال لكونها خيرات فقط، لا لكونها مما يوصل إليها بالحركة حتى أنّه لو أمكن نيلها بنحو آخر غير الحركة لكان أيضاً نيلها مطلوباً، لكن اتفق أنّ بعض الخيرات مما لا سبيل إليه لبعض الأشياء إلّا بالحركة.

♦ [ص ٢٠٠٠ س ١] قال: «ولولا أنّ للخواص واللـواحـق التـي
لهــذه هــي غــايات تــتأذَى الهــنه هــي غــايات تــتأذَى المناب بعليها فـي
مبادؤها الما كان الطالب يطلبها فـي
المواد لتلك الغايات، فإنّ الصائم ...»:

هذا دليل آخر على أنَّ للتعليميات الخايات مقصودة تطلب لأجلها. والكلام في قوة قياس شرطي استثنائي يطوي مقدِّمتها الاستثنائية والنتيجة، ويكتفي ا

١) دا: - بأن يكون أحاده... كان مجرد

۲) دا:ممّا. ٤) ط:متأدّى.

٣) مط: يفعل.

<sup>1 1-01-1-75</sup> 

الشفاد میئاتها.
 ط: یکفی.

٦) دا: التعليميات.

فيها بإيراد المقدمة الشرطية وبيان استثناء نقيض التالي وهو السالب الكلي بإيراد المقدمة الشرطية وبيان استثناء نقيض التالي وهو السالب الكلي المثبات موجب جزئي؛ كأنّه قيل: إنّه لو لم تكن الخواص واللواحق التي للأمور يصنعها في المواد ويطلبها لأجل تلك الخواص واللواحق؛ لكن التالي باطل ونقيضها حق، فكذا المقدم، فإنّ صانعاً قد يحرك المادة إلى أن تكون مستديرة ولا يكون مطلوبه نفس الاستدارة، بل لأجل شيء آخر من خواصها ولواحقها ككونها أوسع لما تحويه من غيرها من الأشكال، وككون المستدير أبعد من الآفة من المضلع ذي الزوايا، وغير ذلك من فوائد الدائرة؛ فتكون مطلوبة لأجلها،

فإذن، قد انكشفت واتضع أنّ هذه العلل كلها توجد في التعليميات كما توجد في التعليميات كما توجد في الطبيعيات؛ فهي مشتركة بين ذينك العلمين العظيمين. وهما مع الشتمالهما على علوم كثيرة تحتهما أو القعان تحت هذا العلم، فيجب أن ينظر صاحب هذا العلم في أحوال العلل، لاشتراكها بين العلوم وللوجهين الآخرين اللثناء: ذكر ناهما أ.

وقوله ': «وليس ' ينظر» أي ^ صاحب هذا العلم «في المشترك فقط ...»: ^ أي ليس النظر لصاحب هذا العلم مقصوراً على أن يكون في الأصور المشترك بين ' العلوم، بل قد ينظر فيما يختصُ بعلم إذا كان من مبادئه، فيكون

۱) دا: إيراد. ٢) دا: واسع.

٢) با، مط: اشتمالها، ٤) با، مط: تمتها.

ا ط: نكرنا.
 ۲) إليباك الشفاء ص ۲۰۰، س ٤.

(3) ش: +إنَّما. (4) أَمْنَا (5) أَمْنَا أَ

٩) دا: ــ إلى آخره. ١٠) دا: من.

مبدأ له وعرضاً ذاتياً للأمر الأعم المشترك.

فإن قلت: كيف يكون العرض المختص بـجزئي من الجزئيات مـن العوارض الذاتية للأمر الأعم؟

أجيب بأنّ العوارض التي بها تتغصّص الجزئيات لا بغيرها قبلها الكافصول للأنواع التي تحت جنس -إنّما هي عوارض ذاتية لذلك الأمر الأعم الذي هو كالجنس؛ فكذلك هذا العلم قد ينظر في عوارض مخصّصة لجزئيات الأمور العامة قبل أن يتأذى المعروض في الانقسام إلى أن يكون موضوعاً لعلم جزئي طبيعي أو تعليمي، أو قبل أن يتأذى العارض في التخصّص إلى أن يكون من أعراض ذاتية لموضوع من موضوعات علوم جزئية. وذلك كالنظر في أحوال مبادئ مختصة بالجسم الطبيعي، كالمادة والصورة له؛ فإنّهما من العوارض الذاتية للموجود المطلق قبل أن يصير جسماً طبيعياً متهيئاً للحركة والسكون. فالبحث عنهما والنظر في أحوالهما بحث ونظر في ما هو مبدأ للعلم الطبيعي ومسألة في العلم الكلي الإلهي، وموضوع المسألة مبدأ للموضوع الطبيعي وعارض للموضوع المشترك.

♦ [ص ٣٠٠٠ س ٧] قال: دولو كانت هذه علوماً مقردة لكان أفضلها علم الغاية وكان يكون ذلك هو الحكمة، والآن فذلك أيضاً أفضل أجزاء هذا العلم أعني العلم الناظر في العلل الغائية للأشياء»:

يعني لو أنَّ أحداً جعل مباحث العلل الأربع التي هي الآن من أجزاء هذا

۱) دا: موخسوج.

العلم علوماً مفردة، أي جعل مباحث كل منها علماً مفرداً وكتاباً على حدة -بأن وضع لمباحث الفاعل وأحواله وأعراضه الذاتية علماً مغرداً يكون موضوعه الفاعل بما هو فاعل، ومسائله ومطالبه البحث عن أقسامه الأولية وأحواله التي يعرض له بما هو فاعل؛ وكذا وضع لمباحث المادة علماً موضوعه المادة، ولمباحث الصورة كذلك، ولمباحث الغاية كذلك، حتى يصير علوماً أربعة -، كان أفضل تلك العلوم علم الغاية؛ لأنّ موضوعه - وهو الغاية -أفضل من موضوعات العلوم الثلاثة، لأنّ العلة الغائية هي التي جعلت سائر العلل عللاً - كما علمت.

ويشبه أن يكون ذلك العلم الباحث عن الغاية هو الحكمة لا غير، لأنّ المكمة بالحقيقة هي العلم بغايات الأشياء وعللها التمامية التي بها تتم وجوداتها: فإنّ بالمادة يكون وجودها بالقوة أ، وبالصورة الصاصلة من الفاعل ني القابل يحصل أصل وجودها، ثمّ لا يتمّ وجوده ولا يكمل إلّا بالغاية. والشيء مع تمامه أولى وأفضل منه مع نفسه؛ فالعلم الباحث عن غاية الأشياء هو العلم التام، فهو الحكمة.

هذا إذا جعلت علوماً مفردة. وأمّا إذا لم يكن كذلك، وهو احتمالان آخران: أحدهما ما هو الآن كذلك، وهو كون مباحثها عميعاً من أجزاء علم واحد هو هذا العلم، يعني الفلسفة الأولى، وحينئذ أيضاً يكون العلم الباحث عن العلل الغائية أفضل أجزاء هذا العلم؛ وثانيهما أن يفرد للنظر في أحوال العلل كلها علم مفرد يبحث فيه عن أحوال العلة بما هي علة وعن أقسامها الأوّلية، فيكون البحث عن

١) دا: - بالحقيقة هي العلم... وجودها بالقوة.
 ٢) دا: - من الفاعل.

٣) دا: بلغ. ٤) ش: مباحثهما.

ه) مط: العلة.

كل من الأربع جزءاً من أجزاء ذلك العلم، فحينئذٍ أيضاً يكون النظر في أحوال العلل الغائدة أفضلها. \

\* \* \*

 ١) ش: + قد انتهى إليها شرح أفضل المتأخرين، أكمل المتبخرين، قدوة المكماء، أسوة الفضلاء، مكيم المدفّق، فيلسوف المحلّق، مبيّن أحاديث سيّد المرسلين، مفسّر آيات القرآن المبين، محمّد المشتهر ب صدو الدين الشيرازي \_ طاب الله رمسه، وأسكن في رياض الجنان نفسه \_ على الشفاد الذي استغنى عن التعريف والتوصيف.

تسختُها وكتبتُها وقابلتُها وصحَمتُها من نسخة كانت بخط شارحها المنعوت لحضرة مخدومنا الأعظم، وملافنا المكرّم، الذي قد سطعتُ من ضعيره الثاقب أنوارٌ العلم والهداية، وخعدتُ من قطرات سحاب فكره المسائب نيرارُ الجهل والغواية، وعاد عُرّد العلم إلى رواهت، وآخس روض الفضل بتأبيده إلى مات؛ نظم شمل العارم بعد الشنات، ووصل جعل الفضل بإعانته بعد البنات: ناصر الشريعة القريمة، هادي الطريقة المستقيمة، رافع لواء البرّ والامتنان، مالك سرير الجود والإحسان، حلّل غوامض الحكية، مدوّن قولنين الدينية، المسادق نيته في إحياء سنة رسول الله، الخالص طويته في إعلاء كلمة فله؛ سدة سنيته مجمع فضلاء الكبار، ومحطّر حال أولى الأيصار،

#### شع

يستعرم ذراه العسامارن كنما ترى الصبوب ين الا معتركا صناحب الإفضال والأيادي، شمسا ميرزا محمد هادي بسلّمه لله تمالي ،، لازلت أعلام دولته مطوفة بالنصر

والتأبيد، وخيام عظمته مكفوفة بالعزّ والتأبيد. بحق سيّد المرسلين والأثنة الطاهرين. رسم قد من قال: «آميناً». ووقع فراغي من تسويده يوم السبت ثاني عشر شهر ذي القعدة الحرام سنة ثلاث وخمسين بعد ألف من الهجرة المباركة النبوية المصطفوية حصاوات قد عليه وأله الكرام -في محروسة الشيواز حدّت بالأمن والإعزاز، في المدرسة الرفيمة «الآصفية». وأنا الفقير إلى رحمة الرب المجيد عبدالوشيد الشوشعتري -غفر الله فنوبه وستر عيوبه /وا: +تمت /مط: +تمت بعون العلك الوهاب /ط: +تة بعوت تعالى، قد تنت النسخة الشريفة

بيد الأقل ابن محمد الكويم الشريف الشبيرازي في شهر شوال المكرم سنة ١٣٠٣ هـ.





# فهرست آیات قرآنی

| ۲٦           | ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شُنَّ ءِ قَدِيرٌ ﴾ (آية ٢)                                                         |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V <b>1</b> Y | ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ﴾ (آية ٢٠)                                                         |
| ۲۰           | ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ (آية ١١١)                                           |
| v            | ﴿لَهُ مَا فِي السُّمْزَاتِ رَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ (آية ١٥٥)                                                |
| AY           | ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا مُوَ ﴾ (آية ١٨)                                                 |
| ۵٦٧          | ﴿الفضل بيدالله يؤتيه من يشاء﴾ (اقتباس از آية ٧٧)                                                          |
| ٠٠٠۲۲        | ﴿خَالِقُ كُلُّ شَنْءٍ﴾ (آية ١٠٢)                                                                          |
| v            | ﴿وَرَحْمَتِي وَسِمَتْ كُلُّ شَيْءٍ﴾ (آية ٢٥٦)                                                             |
| ٧٠           | ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّعُ بِحَمْدِهِ ﴾ (آية ٤٤)                                               |
| ٧٥٠          | ﴿ثُمَّ يكسوه لحماً، ثمَّ خلقاً آخر﴾ (اقتباس از آية ١٤)                                                    |
| ۳۰           | ﴿ وَمَنْ يَدُّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَها ۚ آخَرَ لَا بُرُهَانَ لَه ﴾ (آية ١١٧)                                |
| ۰۱۷۷۵        | ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ (آية ٤٠)                               |
| ١٠١٤         | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوْاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولاً﴾ (اقتباس از آية ١٤١)                       |
|              | ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (آية ٦٦٤)                                                  |
|              | ﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَرْعاً أَوْ كَرْها ﴾ (آية ١١)                                      |
| 70)          | ﴿سَنْرِيهِمْ آيَاتِنا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيُّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقَّ ﴾ (آية |
|              | ﴿أَنَّ لَمْ يَكُفْ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ (آية ٥٣)                                |
| ١٠١٤         | ﴿ أَفْرَ أَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ * وَأَنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونِ ﴾ (آية ٥٨ و ٥٩).      |

| 1-16(78 | إِلَّهُ رَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ * ءَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزُّادِعُونَ ﴾ (آية ٦٣ و |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | وْأَفَ رَازُتِ تُمُ الذِّ ارْ الْدِي مِنْ رُونَ * وَأَذَ تُمُ أَنْفَ أَنْفَ أَتُمْ .                |
| ١٠١٤    | لْمُنْشِئُونَ﴾ (آية ٧١ و ٧٧)                                                                        |
|         | (لَا يَقْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرُهُمْ وَيَقْطُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ (آية ٦)                          |
| ٧٥٧     | إِذَا بُعَثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ وَحُصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ﴾ (آية ٩)                             |
| 1AY     | صدقً قبل قالته العرب قول لبيد (حديث)                                                                |

. . .

### فهرست نام اشخاص

ابن سهلان الساوي، ۲۸٦

ابن سينا (الشيخ)، ٥، ٧، ٩، ١٠، ١٤، ٢١، ٢٢، ٢٢ 37. YT. -0. 10. YV. -A. PA. 1P. 7P. 0P. TR V-C OLD TID VID ALD PLD 17. YYL 57L YYL 13L 73L Y3L 101, 701, 701, 151, 751, 051, . 11, YY1. 71% 31% 01% 71% A1% 37% 11% 10% AOK YEN AEK PEK -YM 74% 74% FYK 44% 7A% 0PK F+% 11T. 71T. 31T. 61T. VIT. . 0T. YOT. // ንፖሊ ንፖሊ እርጊ 3ሃሊ ንሊኒ 6ሊኒ · 73, 773, Y73, A73, · 73, A73, P73, 703. · 73. 773. AFE. 1VS. 7VS. 3VS. 3A3. 7P3. AP3. PP3. 1 · 0. 170. 370. 070, FYD. 030, .00, 700, 700, POO. 750, 350, 050, · Vo, 7Vo, 3Vo, 0Vo, TVO. VPO. APO. P.T. YIT. VIT. OTT.

AYF. PYF. YOR. OOF. FOF. POF. YEF. V-V. Y/V. 3/V. 0/V. V/V. /YV. YYV. TYN P3V. OOV. 30V. OOV. NOV. YVY. YVY. - AY. - PV. 1 PV. 3 PV. P PV. 1 YA. YYA 3YA YTA ATA 13A 73A 33A 13A .OA OOK YOK AOK 31A OIK 1VA VAA P.R. . TR. . TR. 3TR. 33A 73A 30A 07A WA 7VA PVA .7.1.17.1.77.1.37.1.07.1.77.1. 17.67.73.67.73.67.83.67.73.67.70.76 70.1.30.1.00.1.40.1.17.1.17.1 75.6.A5.6.44.6.44.6.46.6.46.78.6. 3116 7116 VILL ALLE 3716 1711. 3711. 7711. 7311. 0311. 7311. **4311. P311. • 611. 1011. Y011. 3011.** 

0011. 5011. 4011

ווייגענענים: הייבה ועיייתנה: 11. 01. דא. 071. דפו. 170. ודו. דדו. 071. אפר. ואפ. 180. דא. אפר. ודו. אפר. אפר. ואפ. 180. דא. אפר. ודו. אפר. אפר. ודו. אפר. ו

شمسا ميرزا محمد هادي، ١٦٥٠ الشهرزوري، شمس الدين، ١٥ الشهرستاني، عبد الكريم، ٢٨٩ الطوسي، خواجه نصيرالدين، ١٥٢، ٢٤٠. ٤٢٧، ٧٢١. ١٢٥٠

الفارابي، ۱۹۱۸ الفخر الرازي، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۲۲۰، ۱۲۲۰، ۲۲۲۰ ۱۳۲۵، ۱۳۲۰، ۱۳۲۰، ۱۲۲۰، ۱۹۵۰، ۱۹۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۵۰، ۱۳۲۰، ۱۳۲۰، ۱۳۹۰، ۱۲۸، ۱۹۰۸، ۱۹۲۸، ۱۹

> فرقوريوس، ٢٥١، ٢١٦ فيثاغورس، ٢٣١، ٥٩٠ قطب الدين الشيرازي، ٦ القوشهي، ٥٦، ٢٩٥، ٥٧٥

> > لاهيجي، ٧٥ مشكاة، ٧٥

1100.1177.1170.1.991

مسلاصدرا (صسدر المتألهين)، ٥٧، ١٦٩. ١٩١١، ١٣٦٠، ٢٧٢، ٢٣٦، ٤٠٨. ٢٢٤ ، ٢٨٤. ابن كمونه، ١٦٩ ابن الهيثم، ٤٨٢ أبو البركات البغدادي، ١٥٣ أ

أرســطق ١٥، ٩٩، ١٨٧، ٢١٣، ٢٢٣، ٢٢٥. ٢٠٠ (١٥، ٩٨ه، ١٩٩، ٢١٠) آغانانمون، ٢٣١، ٩٥

الأفـــــلاطن، ۱۸۷، ۲۱۲، ۱۰۸، ۲۲۲، ۸۸۵، ۹۰۰، ۲۵۸ آفندس، ۲۶۲

> أميرالمؤمنين، ٨٦٣ أنباذناس، ٣٣١، ٩٠٠

بهمنیار، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۲۸، ۹۲۰، ۹۹۰ التفتازاني، ۸۲۶

حييبي، نجفتاي، ١٥ حنين بن إسحاق، ١٤٥ خسروشاهي، شمس الدين، ٧٦٥

090, 400, 220

الخفري، ٥٦، ٥٧ الداماد، مير محمد باقر، ٥٧، ٤١١، ٦٤٢ الدشتكي، صدر الدين. ٥٦٩، ٧٧٥، ٩٥٠

الدواني، جلال الدين، ۲۷، ۷۳ه، ۸۵۵، ۹۵ه. ۹۷، ۲۷، ۱

ذيمقراطيس، ۱۰۲، ۲۷۸، ۲۷۸، ۲۷۲، ۲۷۲ السقراط، ۱۹۱، ۲۳۱، ۹۰۰ السماکی، ۷۰ ناجي اصفهاني، حامد، ٧٦٥ النظّام، ٣٨٩ هرمس، ٩٠٠

316, P16, T76, +76, P16, 1-7, +V1. YV1, F+Y, +1Y, +3Y, T3Y, P0Y, 01Y, F1Y, +0X, +XX, +11, P1+1, 01/1

...



# فهرست نام گروهها

| <ul> <li>المذاهب، ۲۳۱</li> </ul>        | بسطو، ۲۰۲، ۲۲۲             | تباع أر      |
|-----------------------------------------|----------------------------|--------------|
| - النظّام، ٢٨٩                          | إشراقيين، ١٣١              | ~ الإ        |
| ~    اليمين، ٩٠٠                        | رواقبین، ۲۲۰ ۲۷۱، ۲۷۸، ۴۶۸ | ~ الر        |
| الأقدمون، ٨٩ ٣١٣، ٣٠٢، ٢٣١، ٢٩١، ٤٦٨    | سهروردي، ۲۹۹               | <b>ـ</b> الـ |
| الإلهيكون، ٦٦. ٦٦٨. ١٠٢٩. ٢٠٢١          | مشائین، ۸۸۰، ۷۳۳           | - الـ        |
| الأنبياء، ٩٩، ١٨٧، ١٩٢                  | ،شرقیین، ۲۲۰               | ــ ال        |
| الأوائل، ٤٤، ٢٢١                        | تیون، ٤٢، ه ۸۰             | لإشراة       |
| الأولياء، ١٨٧٠، ٤٧٧                     | ، ۹۰۰                      | شقياء        |
| أهل البصبيرة والاعتبار، ٣٢٥             | ب الارتقاء، ٧٩٥            | منعاد        |
| ~ الحساب، ۷۹۲                           | الجزء، ۱۳۷، ۲۳۹            | ~            |
| ~ العق، ١٠٦                             | الحيرة، ١٨٩                | ~            |
| الدوق، ۸۸ه                              | الخليط، ٢٨٩                | ~            |
| <ul> <li>العلوم الجزئية، ١٠٢</li> </ul> | العدد، ۲۹۱                 | ~            |
| ~  النظر، ٧٦٧                           | علم المناظر، ٣٦١           | ~            |
| الجدلي، ٧١، ٧٧                          | الفيثاغورس، ٢٨٨            | <del>~</del> |
| الجـــمهور، ١٢٥، ١٩٦، ٢٧٧، ٢٧٩، ٨٧٨     | القول بالجواهر الفردة، ٣٨٨ | ~            |
| A3% 1PV . 1+A P++1. Y1+1. A7+1.         | القول بجوهرية الكمّ، ٣٩٠   | ~            |
| 1.79.1.79                               | القول بجوهرية الكيف، ٢٨٩   | ~            |

الجهّال، ۸۷۲

3AR OPR YI-L FI-L 37-L YI-L

1.46.1.3

- الأقتمون، ٩٠٠، ١٠٢٤، ٢٣٦، ٧٨٥

الحكيم، ٢٠. ٧٣، ١٢/، ١٤٥، ١٤٢، ٢٥٥

الخسروانيون، ٣٣١

الرواقيون، ۸۲۷، ۱۰٤۵ م۱۰۱

الرياضيون، ٨٤، ٨٩٥

السابقون المقرّبون، ٩٩٠

~ من الحكماء، ٩٩

السعداء، ٩٠٠

السبوفسطائي، ٧١، ٧٧، ١٠٢، ١٨٤، ١٨٥،

744.447

شيعة الأقدمين، ٢٣٢

الصدّيقون، ٨٦

الطبيعي، ٢٣، ٨٤ ٨٤

الط يبيعيون، ٢٢، ٢٥، ٢٢٦ ٨٨٦، ١٩٥٠

1-6-11-54 11-57

العرقاء، ٧٩٢

المقلاء، ١٧٨

العلماء (علماء)، ۱۹۲، ۹۲۲، ۲۲۱

علماء الكلام، ٧٥٨

العلماء المقتبسون نور الحكمة من مشكاة النوة، ٩٤٠

المقتصرون على النظر البحثي و

الفكر المنطقي، ٥٩٢

العلويون، ٨٦٨

الفضيلاء، ١٩٤

الفلاسيفة، ٤٧، ٢٨٦، ٦٢٣، ٢٧٧، ١٧٨، ٨٢٧،

PFA

الفلسفي، ٣٥

الفيثاغورثيون، ٧٤

الفیلسرف، ۸۲، ۸۵، ۱۹۲، ۱۹۲۰ ۱۹۲۰

147

القائلون بالأجزاء التي لا تتجزّأ، ٢٦٨، ٦٤٠

~ بالجواهر الفردة، ٢٤٧، ٢٩١

بالمثل الأفلاطونية، ٦٠٨

بأن المكان والثقل والغفة من الكميات المتصلة، ٤٩٥

. . . .

بجوهرية العدد، ۲۸۸

بشيئية المعدومات (المعتزلة)، ۱۱۹

~ بعالم المثال، ٦١٤

بكرن الإضافات من الموجودات الخارجية، ٦٧٣

- بكون الوجود صقة عارضة، ٧٢٢

~ بوجود الأجسام الصغيرة، ٢٧٠

القدرة، ٧٤٠

القدماء، ۹۸، ۱۲۸، ۲۵۰ ۵۰۰ ۸۲۷

القــوم، ٦٦ ٢١١، ٢٢١، ٢٤٢، ١٧٥، ٢٢١.

73% 7 · K 7/K P/W PoW FFW YVW.

77.1.03.1.7W **1.7. 1.75 1.1.19.4 1.1.44** 

المتأخرون، ٣٦٩، ٥٠٨، ٢٠٢، ٨٧٨، ٨٥٨،

717

من المتكلِّمين، ١٢٨

المتأكَّمون، ۸۸۰، ۹۹۰

المتحيّر، ١٨٥، ١٨٧

المتحيّرون، ١٩٠، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٦

المتصبوفة، ١٧٤

المتقلسفون، ۱۹۱

المتقدمون، ۲۹۹، ۷۵۸، ۸۵۷

المستكلِّمون. ٢٥٢، ٢٨٩، ٢٧٧، ٧٢٧. ٨٢٨

11.7.1.PT.1.T.V

المتوسّطون، ۹۹۰

المحصّلون، ٤٨ه المحقّقون، ١٢٥. ٥٧٥

المشـــازون، ۷۶، ۸۲۰، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۲۹،

77% 07% 0V% . 73. AP3. PP3. FVo.

154 1 · A 7 · A 0 PA 57 · C 03 · C 0 PA

المشرقيون، ٢٣١

المصريون، ٨٦٩

المعتزلة، ١٢٢، ١٢٤، ٢٨٩

المقرّبون، ٧٩٥

المنطقي، ١٠٢، ٢٨٥

المنطقيون، ٢٩٨ -٧٧، ٢٢٠ ١٣٤

المنكرون لوجود الإضافات في الخارج،

177

المهندس، ۸۲ ۲۲۲

المهندسون، ۸۶ ۲۲۸، ۲۳۰، ۲۳۶، ۲۳۰

الناس، ۱۲، ۸۲ ۹۹، ۱۱۰، ۱۱۸، ۲۵۳، ۱۹۲۰

773, 183, .00, 300, 000, Voo, A.F. **YYR FFR IYR 3AG YPR I'Y' Y3A** 

**YYN YPN Y7**•1

النحويون، ١٣٥

اليونانيون، ١٣٤

### فهرست نام كتابها

أثولوجيا، ٧٦١

أجربة المسائل النصيرية، ٧٦٥، ٢٢٧، ٧٢٧ أساس الاقتباس، ٢٧٤

الأستقار الأربيعة، ٥٧، ٧٠. ٧٦. ١٢٥. ١٢٧.

**ን** የላሴ ተለሴ ምንሌ የንሌ የንሌ ዕለጉ

77% YY% 73% 77% YY3. YY3. 100.

· Ya. YYa. 770. AVY. 7VY. 7AV. 3AV.

۱۱۸ (۲۸ ۱۹۶ ۱۹۶۹ ۱۰۱، ۱۰۲۰ ۱۱۱۸ الإشارات والتنبيهات، ۱/ ۱۳۶، ۱۲۲ (۹۲۰ ۱۹۲۰

1105

الألواح العمادية، ١٠٢١

البصائر، ۲۸٦

التحصيل، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۲۷، ۹۲۰، ۹۹۰

التعليقات، ٩٢٠

التلويحات، ٢٨٦، ٢٢٤، ١٨٤

حاشية الضفري على شرح التجريد للقوشهي، ٥٦، ٧٥

> شرح التجريد للقوشهي، ٥٦ شرح كليات القانون. ٦

شرح المقاصد، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۶۰، ۲۲۳

شرح المواقف، ۲٤٧، ۲۲۳، ۸۲۶ شرحَىُ الإشارات، ١٥٣، ١١٣٦، ١١٥٥ الشفاء (الإلهيات)، ٦، ٧، ٨، ٩، ٧١، ٨١، ٩١٠ 17. 07. Y7. Y7. P7. 73. 33. 73. . 0. 70. 30. FO. AO. - F. FF. IV. TV. 3V. IA TA 3A VA PA TR AR 1-1. 3-1. V-1. A.V. L.V. . 1V. 01V. 21V. A.V. 37V. 771. 771. 371. 771. A71. ·31. Fol. **AFI. (AI. 191. 191. 191. FYY. • 7Y.** A3T. OCT. FOT. VOT. ACT. 3PY. APY. 7.7. A.T. 7/T. 37T. 07T. FYT. V3T. PIR OOK OFR FFR YAR FAR OFR 443 473 673 673 673 673 473. PY3, .73, 373, .33, /33, 303, .73, PF3, YV3, PV3, IY0, YY0, VY0, I30, 200 350, 1Vo. Y-F. 3-F. F-F. III. OIL VIL XIL YYL XYL VYL ATE PTE +3E 13E 33E 63E V3E 305. FOR TER 3VE FVE PVE YAS 7A.F. 3A.F. 1.F.F. 7.Y. 7.Y. 7/Y. A/Y. 374, 774, 034, 304, VOV. -74, 174,

FFN 3PN FYN YYN -3N F3N 30N

NA AVA 3+1. F+1. FF1. FT1. TT1.

370 PPR 330 030 V30 P00 (FR. 0FR FFR VFR YVP, FVR FPR FPR

T1 · 1. V1 • 1. 7Y · 1. 3Y · 1. TY · 1. 7Y · 1.

07-6.77-6.73-6.33-6.73-6.43-6.

•0-6.30-6.77-6.35-6.67-6.49-6.

YV-6.74-6. 78-6. A8-6. (P-6.

YP-6.8-16.-16.16.16.16.16.

A(16.77-16.73-6.33-6.73-6.43-6.

10-16.16.16.07-6.

الشـفاء (الطبيعيات)، ٧٠ ١٢١، ٢٢٢، ٢٢٧، ٢٧٧، ٨٢، ٢٧٠ ، ٢٢٢، ٠٥٥، ١٥٥، ٢٥٥، ٢٥٥، ٥٦٥، ٨٠٢، ٢٠٢، ٢٢٢، ٤٥٧، ٢٥٨، ٢٥٠١، ٤٥٠١، ٢٠١١، ٢٠١١، ١١١، ٨١١١، ٤٢١، ٢٢١، ٢١١١

الشفاء (المنطق)، ه. ۱۰ ه. ۷۱ ۲۷، ۲۷ ۲۹: ۲۷ ۲۲، ۲۲۳ ۲۵، ۲۲۲ ۱۹۹۸ هم. ۸۸ ۷۲۶ ۴۹3 ۲۲ه. ۵۶۵، ۲۲، ۵۶۸ م۸۴، ۲۷۰

> همحیح البخاري، ۱۸۲ همحیح مسلم، ۱۸۲ فرهنگ معین، ۲۶۶ کتاب أقلمس، ۳۰

> > 1.47

الشواهد الربوبية، ١٧٢

 مصباح الشريعة، ۱۸۲ مقالات و بررسيها (مجله)، ۱۱، ۱۹ المقارمات، ۱۲۹، ۲۸۲ الملفض، ۷۰۸، ۲۰۹۱ المنجد، ۱۸۸ منطق المشرقيين، ۷، ۸۰ النعاة، ۱۷۷، ۱۷۷،

### فهرست اصطلاحات و تعبيرات

J. ~ العاقل بالمعقول، ١٠٨٤ ~ العاقل والمعقول، ٧٦ه الإسدام (إسدام)، ٥٨، ٤٤٨، ١٠٢٤، ٢٠١١، الاتحاد العقلي بين العاقل ومعقوله، ٦١٨ 1.50 1.75 ~ في الكمية، ٤٠١ ~ الحقيقي، ١٠٣٤ ~ في الكيف، ٢١١ الأنصبار، ٨٩٥، ٩٩١ - في المامية، ٤٠٨ الأبعاد الثلاثة، ٢٥٠. ٢٤٦. ٧٤٠. ٢٥٧. ٢٦٧. ~ في النسبة، ٤٠١، ٤٢١ 353,150 ~ في النوع، ٤٢١ أبعاد الموسيقى، ٥٣٤، ٥٣٥ الإبهام الجنسي، ٤٥٠ ~ في الوجود، ١٠٨، ١٠٩، ١١٩، ١١٩، ~ العمومي، ٤٥٠ ٥٧٧ اتحاد المادة بالصورة، ٩٤٣ الاتحاد (اتحاد)، ٤٢٢، ١٤٤ اتحاد أجزاء النوع الطبيعي بعضها ببعض، - معنى الفصل ومعنى الجنس في الوجود، ٩١٠ 924 اتُخاذ الآلات العجيبة، ٢٩ الاتحاد بالذات، ٤٢٢ اتَّصاف الماهية بالإمكان، ١٧٦، ١٧٧، ١٧٨ ~ بالعرض، ٤٢٢ ~ الماهية بالوجود، ٧٢٢، ٧٢٢، ٨٠٢ ~ بين الكيفين، ٤٠١ الاتَّصِال (اتصال)، ٢٥٢، ٢٥٣. ٤٥٤، ٢٦٣، اتحاد الجنس بفصله المقشم، ٩٤٦ ~ الجنس والقصل في الوجود، ٩٤٢ 9YY, TYY, YYY, IAY, YAY, AAY, FFY.

| الأجسام، ۲۷۷                              | 303.373.773                                         |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ·<br>~ الصغار، ۲۷۲                        | الاتُصال الخطية، ٢٥٢                                |
| ~   الناكية، ٤٧٢                          | الاتصىالات المقدارية، 202                           |
| ~ المستديرات، ٢٤٤                         | الاتصال الإضافي، ٢٦٤                                |
| المفردة، ٢٦٨                              | - الجوهري، ١٥٤، ٢٧٦، ٢٧٧، ١٨٤،                      |
| الإجماع. ٧٤٣                              | YAY, AAY, PPY                                       |
| الأجناس العالية. ٥٢، ٤٦ه                  | ~ المثيثي، ٣٦٣، ١٨٧، ٢٨٢                            |
| أحكام الخط، ٤٧٢                           | الكتي، ٢٨٢                                          |
| ~ الشيئية، ١١٤٠                           | <ul> <li>العظي بين العقل الإنساني والعقل</li> </ul> |
| ~ الفاعل. ١٠٧٦                            | الفعال، ۲۱۸                                         |
| ~ الماهية، ٨٦٢                            | ~ الكتي، ٢٧٦، ٨٨١                                   |
| <b>~ المقدار، ۱۳۰</b>                     | <ul> <li>المنسوب إلى الجسم الطبيعي، ٢٦٢</li> </ul>  |
| أحوال (الأحوال) الذاتية، ١٤٢              | <ul> <li>المنسوب إلى المقادير، ٢٦٢</li> </ul>       |
| — السطح، 3×3                              | ~ النسبي، ٢٨١                                       |
| <ul> <li>القوى الانفعالية، 247</li> </ul> | الاتفاق، ٥٥٧. ١٢٥٠. ٢٢١١                            |
| ~ ~ الفعلية، ٢٤٧                          | الإثبات (إثبات)، ١٩٣، ١٩٠                           |
| ~   الكيفيات، ٥٤٥                         | إثبات المبدأ الأول، ٨٥                              |
| الأحوال المشتركة بين الخط والسطح،         | <ul> <li>الواجب الوجود، ٨٦</li> </ul>               |
| 7/3                                       | أثر الجاعل، ٨٠٣                                     |
| أحوال المعاد الجسماني، ٩٣٥                | الأجرام الأسطقسية، ١١١٣                             |
| الاختراع، ١٠٣٥                            | أجزاء (الأجزاء) الحدّ، ٩٧٠                          |
| الاختلافات الثلاثة في الوجود، ١٠٧٣        | ~ العلم الإلهي، ٦٠                                  |
| اختلاف (الاختلاف) بالشدَّة والضعف،        | ~ العلوم، ٢٦، ٦٠                                    |
| 377                                       | الأُجِزَاء الفردة، 222                              |
| الاختلاف بالوجود، 220                     | <ul> <li>التي لاتتجزاً. ١٥٠</li> </ul>              |
| اختلاف المقادير، ٣٢٣                      | أجزاء الماهية، ٨٠٩ ٨١١                              |
|                                           |                                                     |

الاستدارة الحقيقية، ١٤٨ الاستعداد، ۲۲۰، ۲۵۷، ۵۶۰ - التام، ١٠٤٥، ٢١٠٢، ١٠٤٩ - الذاتي، ١٠٤٩ - ذي المعاوق، ١٠٤٥ - - المعاون، ١٠٤٥ - الناقص، ١٠٤٦،١٠٤٥ الأسطقس، ١٠٨٧، ١٠٨٧، ١١٠٠ الأسطوانة، ٦٣٢، ٦٣٥ المستديرة، ١٥٥ الأشباح. ٨٧ه -- المثالية، ٨٨ه الاشتداد الوجودي، ١٤ه الاشتراك المعنوي، ١٢٨، ١٩٨ ~ النقلي، ١٩٨ الإشراق المضوري، ٨٩ه الأشكال الإلزامية، ٦٤١ - الحقيقية، ١٤٢ ~ السطحية، ٩٧٨ الأصمّ، ٦٤٣ أمعة الجذر، ٦٤٣ أصناف التركيبات، ٨١١ ~ التقابل، ۱۸ه الصفات العارضة للماهية، ٨٢٠ أصول الحكمة الطبيعية، ٣٥ ~ العلم الرياضي، ٣٧

- موضوعات العلوم، ١٢ أخذ الكلِّي مكان الجزئي، ٧٤ه الأخلاق النفسانية، ٤٨ ه الإدراك، ٧٥، ٨١٥، ١٦٥، ٨١٨، ١٨٤ ~ التجددي، ٧٤٥ ~ الحسى، ١٦٢، ١٦٥ - الحيراني، ٧٤٦ ~ الخيالي، ١٦٤، ١٦٥ ~ ~ العقلي، ٢٤٦، ١١٤، ١١٥ -- الوهمي، ٢٤٦ الإرادة، ٢٦٩، ٢٤٧، ٣٤٧، ٢٤٧، ٢١٢٤ ~ التخيلية، ٧٤١ ~ الجزافية، ٧٧٢ ~ المالية، ٧٧٧ ~ العقلبة، V£1 - القديمة الأزلية، ٧٣٨ ارتباط (الارتباط) بين الصادث والقديم، 1.41 ~ الحادث بالقديم، ١٠١٧، ١٠١٧ الأرض، ٣٢٧ الأسياب (أسياب) السيطة، ١١٢٨ - القصوي، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۳۲ ~ المركبة، ١١٢٨ أسياب الوجود، ٦٥ الاستحالة، ه١٠٨، ١٠٨٦

- الذاتية، ٩٨ه

| <ul> <li>الجوافر الخارجية، ١٠٣</li> </ul> | الإخسافة، ١٥١، ١٩٢، ١١٥، ١٥٢، ١٥٦، ١٢٠                |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| الجوهر، ۲۲۸                               | ארה ארה פרה דרה ערה גרה ועה                           |
| <ul> <li>المكمة الطبيعية، ٣٥</li> </ul>   | <b>ን</b> ሂኖ 3ሂኖ 6ሂኖ የሂኖ ሂሂኖ እሂኖ - <mark>አ</mark> ኖ    |
| <ul> <li>الميزانية، ١٣٤</li> </ul>        | <u> </u>                                              |
| النظرية، ١٥                               | - الإشراقية، ٨١ه                                      |
| العنصر، ۱۰۸۲                              | <ul> <li>→ بالزيادة، ٢٦٤</li> </ul>                   |
| ~ الغاية، ١١٤٤                            |                                                       |
| <ul> <li>الكيف، ٤٩٥</li> </ul>            | ~ بالمحاكاة، ٦٦٤                                      |
| - اللازم، ٩٠٦                             | ~ بالمعادلة، ٦٦٤                                      |
| ~    المضاف، ٦٦٠                          | إعادة المعدوم، ١٣٦، ١٢٨، ١٢٩. ١٤٠                     |
| ~     المعنى الكلِّي، ١٢٧                 | الأعراض الخاصية، ٧٧، ٨٠. ٥٠                           |
| الموجود، ١١٥                              | <ul> <li>الذاتية، ١٩، ٧٧. ٢٥، ٥٥، ٦٢، ٢١٢،</li> </ul> |
| - الوجود، ٦٥، ٢٨٧                         | ٧٠، ٨٨، ٠٠٠                                           |
| اكتيال الأجسام. ٣٤ه                       | <ul> <li> الخاصة بالوجود، ٨١٥</li> </ul>              |
| الالتحام، ٢٠٦                             | ~ العامة، ٥٠                                          |
| الاُلَم. ٥٧٠ ٤٨٧                          | الغريبة، ٥٣                                           |
| الإله، ١٧٤                                | ~ غير القارة، ٦٧٠                                     |
| أمارات التشخص، ١٤٠                        | ~ القارة، ٦٧٠                                         |
| الامتداد، ۲۵۲، ۵۵۲، ۸۸۰، ۲۸۲              | ~ النسبية، ٢٥٦                                        |
| الامتدادات المتصلة، ٢٥٢                   | الأعمال الفكرية، ٥٨٥                                  |
| الامتداد الجرمي، ٢٧٩                      | الأعيان الثابتة ما شمّت راشحة الوجود،                 |
| ~ الجوهري، ٢٨٢                            | ۸۲۷                                                   |
| الاستناع. ١٠١، ١٢٢. ١٢٤، ٢٦١، ٢١٢، ٢١٨    | الأفعال الطبيعية، ٧٧٠                                 |
| الامتياز، ۹۲۷، ۸۲۸                        | أقسام الإضافات، ٦٦٤                                   |
| الامكان (إمكان)، ۱۰۱، ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۳۲       | ~ الانتفاع، ٧٧                                        |
| 371. 771. P31. TV1. AV1. PV1. ·A1.        | ~ التقدّم، ٢٩٩                                        |
|                                           |                                                       |

أنحاء الاتماد، ١٤٤

 الأشياء الحاملة للقرى، ١٠٨٥. ~ التشكيك، ١٢٩ · TV. 17V. 17V. V3V. 17V. Y7V. 77V. ~ التعاليم، ٩٩. ١٠٠ 37Y, 07Y, 77Y, XYY, PYY, 1XY, 70A انحفاظ الذاتيات، ٧٠٠، ٢٠٢ ~ الماهيات، ٦٠١ ~ الماهنة، ٩٨٨ ~ الاستعدادي، ١٣٦، ٧٢٥، ٧٢٢ الإنسان، ٨، ٤١م، ٧٧ه، ٧٩ه، ٢٥٧، ٩٩٥ ~ الاستقبالي، ١٢٦ ~ الحسى، ١١٤ ~ بالقياس، ١٥٧ ~ العقلى، ١١٥ - الخاص، ١٤٢ ~ الكامل، ٢٤٥ ~ الخاصى، ١٣٦ ~ الذاتي، ١٣٦، ١٥٧، ١٧٩، ٢١٢، ٧٠٧، 🕶 الناسياتي، ١٦٤ A/V. 07V. /7V. 77V. 07 · / الإنشاء القضائي، ٨٤٣ الانقصال، 277، 174، 173 ~ العام، ١٤٢ الانفمالات. ٥٥١، ٢٥٥، ١٢٢ ~ العامي، ١٢٦ إمكان الماهيات، ١٤٤ الانفعاليات، ٥٥١، ٥٥١، ٢٢٤ - الوجودات، ١٤٤ انقسام المحل يستلزم انقسام الحال ولو بالفرض، ٦١٩ الإمكان الوقوعي، ١٣٦، ٧١٨ الانقسام الوهمي، 204 الأمور الاتفائية والجزانية، ٧٧٠ انقلاب، ١٤٥ - الاعتبارية، ١٧٥، ٤٣٧ ~ الحقائق، ٥٩٥ - الانتزاعية، ٤٩ ~ الذهنية، ١٣٢ ~ الحقيقة، ١٨٤، ٩٧ه، ٢٠٠ ~ العامة، ٥٠، ٢٤٤، ١٨٢ ~ العين، ١٤ه الأنوار الإلهية، ٩٩٠ ~ العرضية والقسرية لاتكون بانبية الأنوام الطبيعية، ٣٣٩ ١١١٤. ق عدالا أنولوطيقا، ١٣٥، ١٣٦ - العقلية، ٢٤٤

- الثاني، ١٢٥

أن يفعل، ٢٨٦

| ·                                            |                                      |
|----------------------------------------------|--------------------------------------|
| <ul> <li>الحقيقية لاحدود لها، ١٣٦</li> </ul> | أوفودوطيقي، ١٣٥                      |
| البساطة الحقة، ٢٩٠                           | أول الأوائل، ١٨٢                     |
| البسيط، ٩٦٠، ٩٧١                             | ~ ~ التصديقية، ١٩٧                   |
| ~ الحقيقي، ١٨٠                               | ــ في التصور، ١٨٤                    |
| البسيط ماهيتُه ذاته، ٩٥٩                     | ~ ~ ~ التصديقات، ١٨٤                 |
| بشرط شيء، ۸۷۹ ۸۸۰                            | الأولية (من أحوال العدد)، ٥٠٦        |
| ~ K. PVA · M                                 | الإيجاد، ٢٥٣، ٢٠٠٩، ٥٦٠١، ٢٥٠١، ١٠٩٠ |
| البّعد الحقيقي، ٩٥                           | - فرع الوجود، ١٠٥٧                   |
| البُّعد المطنيني، ٣٥٥                        | إيساغوجي، ١٣٥                        |
| ~ الموسيقي، ٥٣٥                              |                                      |
| البَعدية، ٩٥                                 | بب،                                  |
| البيضي، 32۲، ۲۶۷                             | البارئ، ۲۲۷                          |
|                                              | باریرمیناس، ۱۲۰                      |
| <b>،</b> ت،                                  | الباطل، ۲۰۲، ۱۸۱، ۱۸۲ ۱۱۲۰، ۱۱۲۲     |
| التأخَّر، ١٣٠، ٢٧٢، ٤٧٤، ٢٧٦، ٥٧٥. ٥٨٥.      | الباعثة. ١٠٣٧                        |
| V.J · V. 3 · V. / / V. / YV. • YV            | البخت، ١١٢٥، ١١٢٦                    |
| التام. ٢٤٣                                   | ~ السعيد، ١١٢٨                       |
| تبكيت السونسطائي، ١٠٢، ١٨٥                   | ~ الشقي، ١١٢٨                        |
| تجدَّد، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۱۰۲۲                     | ~ والاتفاق، ١١١١، ١١١٢               |
| <ul> <li>الطبيعة المادية، ١٠٢٢</li> </ul>    | برمان (البرمان)، ۹۹، ۱۰۰             |
| التجربة، ٤٥٨                                 | برهان الاتصال والانقصال، ٢٩٥         |
| تجرّد الهيولي، ٣٠٦، ٨٠٨، ٣١٣، ٢١٨، ٣١٨       | ۔ الإِنْ، ٢٨                         |
| التحديد، ٩٩، ١٠٠                             | القصل والوصل، ٢٧٥                    |
| التحصّل، ٩٦٨                                 | - القوة والفعل، ٣١٤                  |
| تسحصّل النسوع أقسوي مسن تسحصّل               | ــ اللِمْ، ٨٢                        |
|                                              |                                      |

البسائط، ٨٠١ ٨٠٢

التشخُّص بالوجود، ٩٢١ -- بالوضع، ٩٢١ ~ المثيثي، ١١٨ تشخُّص الصورة، ٢٦٦، ٢٧٢، ٢٧٢ - المادة، ۲۷۲، ۲۷۲ -- الهيولي، ٢٦٦، ٢٧٢ التشكيبيك، ١٧٧، ١٣١، ٢٧٦، ٢٧٧، ٢٩٦، 133. AIT. • VT. 6PT. PPT. TOP. IV• A 1.77 - في الماهية، ٤٩٩ التصديق، ۱۹۲، ۸۰۶ التصور، ۱۱۲، ۸۰۶ التضار، ۱۹ه، ۲۰ه، ۲۱ه، ۲۳ه التضريس، ٦٣٧ التعريف، ١١١، ٤٦ه التعريفات اللفظية، ١٥٨ تعريف (التعريف) الأجناس العالية، ٤٦ه التعريف باللوازم الخارجية، ١١٤ بالمرادف تعریف للشیء بنفسه،

جنسه، ۱۱۲۸ التحصّل النوعي، ١٨٨٧ تحقّق الطبيعة إنّما هو بتحقّق فرد مّا، ١٠٣٢ التمليل، ۹۹، ۱۰۰ ~ العقلى، ١٠٨٨ التخلخل، ٢٥٩، ٧٧٠، ٢١٨، ٢٢٣، ٢٢٢ ~ المنيني، ١٠٣، ٢٧٤، ٢٢٠ التخيّل، ۱۱۲۰، ۷٤۷، ۷٤۱، ۱۱۲۰ تدبير المدينة، ٢١ - المنزل، ۲۱ التربيع، ٦٢٩ الترتيب الاتفاقى، ٧٠٠، ٧٠١ ~ الذاتي، ١٠٨١ ~ الطبيعي، ٧٠٠ - الوضعي، ٧٠٠، ١٠٨١ - - والمناعي، ٧٠١ تركّب الجسم، ٢٨٦ - - من المادة والصورة، ٨١٢ التركيب الاتحادي، ٨١٣ ٨٧٤ - الخارجي، ١٦٠ 274 - الذهني، ١٦٠ تعريف الجسم، ٢٣٣، ٢٤٨، ٢٤٨ ~ العقلي، ١٥٩ ~ الموهر، ٢٠٩ الشبلسل، ٦٥ ~ الحكمة، ٦٧ - في العلل، ١٠١٨ ~ العرَض، ٢٠٩ تشخص (التشخُص)، ٣٤٢، ٨٥٨، ٥١٥. -- المطلق بالمقيد، ١١٤ ~ ألمعنى الكلِّي الطبيعي، ٩٠٥ AYO AYY AY

تقدّم الشيء على نفسه، ١٤٠ التقدّم الطبيعي، ٧٠١ تقدّم الفعل على القوة تقدم ذاتي، ٧٨١ التقدّم في المعرفة والحد، ٧٨٢ تقدّم القوة على الفعل تقدم زماني، ٧٨١ تقديم الحيثية على السلب، ٨٢٤ -- السلب على الحيثية، ٨٢٤ ٨٣٠

التكاثف، ٩٠٢. ٧٧٠. ١٦٨. ٢٢٣. ١٢٢

- الحقيقي، ۱۰۳، ۲۷۶، ۲۲۰ التكافق ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۷

۔ ۔ في الوجود، ٣٤٧

التكوين، ١٠٢٤، ١٠٣٥

التلازم، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰۵، ۱۰۵، ۳٤٤ - بين العلّة والمعلول، ۷۱۲

- بين المادة والصورة، ٢٦٧

~ ~ المتضايفين، ١٥٥

۔ - الهيولي والصورة، ٣٥١

- العقلى، ١٥٠، ١٥٧

- الذي بين المعلولين، ١٥٤

بین المعلولین لعلّة واحدة، ۱۵۲

ثلازم معلولَي علَّة واحدة، ٣٥٠

التلازم الوجودي، ٢٤٥، ٣٤٦

التمامية (من أحوال العدد)، ٥٠٦

تمايز العلوم، ٢٣

- الموضوعات، ٢٢

- الوجود، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۴

التعقّل، ١٠٤، ١١٢، ١١٣

التعليمي، ٢٥٨

التـــعليميات، ٨١. ٤٦٠، ٢٩٥، ٢١٦، ٢١٢٩،

117-1109

التعيّن، ١٦٢

النقابل، ٢٥، ٤٢٥

بين الوحدة والكثرة، ٥١٨، ٥٤٢

تقابل التضاد، ١٨ه، ٢٢ه

~ التضايف، ٢٧ه، ٢٨ه

~ التناقض، ٢٦ه

- العدم والملكة، ٢٥، ٢٦٥، ٧٢٥، ٢٤٥

- الوحدة والكثرة، ٢٤ه

التقدم، ۱۲۰ ۲۲، ۱۲۶، ۱۷۳ ۲۹۵ ۵۷۳. ۵۸۲ ۷۸۲ ۸۸۲ ۵۶۲ ۷۹۲، ۱۹۲، ۵۰۸

1.4.3.4.114.074.04.1

- بالحقيقة، ٩٩٣ ·

~ بالذات، ١٠٢٦

~ بالشرف، ۷۰۲

→ ب والكمال، ٧٨٤

~ بالعليم، ١٦٩٨، ٧٠١، ٧٠٣، ٧٠٤

~ بالعلّية، ٦٩٨

۔ الناتی، ۷۲۲، ۷۸۱

- الرتبي، ٧٠٠ ٧٠٢

~ ~ الطبيعي، ٧٠١

~ الزماني، ٦٨٦، ٧٠٠، ٧٨١

رث،

تناهى الأبعاد، ٤٨١ ~ المباعد، ١٥١ توحيد الأفعال، ٧٩٣ - الذي لايتجزأ، ١٤٥ - المقداري، ۲۰ه - الواجب، ١٦٥، ١٦٥ ~ الهابط، ١٥١ -- -- الوجود، ١٦٢

الجسم، ٢٤، ٢٦، ٢٨، ٩٢، ٥٠٠، ٢١٢، ٨٢٢، PYK . 77 77K . 37K 737K 737K 337K FIR YIR AIR OOK 10% FOR GOR FOY, VOY, JEY, FEY, YVY, EVY, PAY. 3PY. 7PY. VPY. APY. PPY. . . T. 1.5 1.5 1.5 01% 17% YYX VYY TYT 3AT 1PT 3PT 003, 103, Vo3. 273 373 773 · V3 3V3 VV3 PV3 · 13. 113. 313. 113. - 13. 110. 100. 150, 750, ATY, PTY, TYA 1AA YAA **AAA A+P. 77P. V3P** جسمانية الحدوث وروحانية النقاء، ٧٦٧ الجسم البسيط، ١٤٦

~ التعليمي، ٢٤، ٣٢. ٥٢. ١٩. ٧٨. ٨٥٢. • FT. (FT. 7AT. FPY. AAY. A(3, V3P

الذي هو قبل الطبيعة، ٩٣

~ الطبيعي، ٣٤، ٢٤، ٢٤، ١٠٣، ١٠٣ (٢٥١، ٢٥١)

POY. - FY. 157. PTY. 377. PO3. - V3. 773. 183. 775. 2 - 11. 2711. - 311

~ الذي من باب الكم، ٩٤

من مقرلة الجرهر، ٩٤.

الثابت، ١٢٥ الشات، ١٢٥

ثبوت کل شبیء لشبیء ضرح وجودہ نبی نقسه، ۸۲٦ الثخين، ٤٩١ الثقل، ٤٩٥، ٤٩٦، ٥٥٠

> جج» الجاعل، ١٣١ الجاعلية، ١٣١ الحدل، ۷۲

الحذر، ١٤٢، ٣٢٨ ~ الأصمّ، ٢٤٢، ٣٢٨ ١٢٨

> الجزئي، ٨١٤ جزئيات العلوم، ٦٠

الجزئى الإضافي، ٨١٨

~ الحقيقي، ٨١٨ ، ٨٢٠ ~ المقرد، ۱۸۸

الجزاف، ۱۱۲۱، ۱۱۱۸، ۱۱۲۱

الجزء الحقيقي، ٢٠ه

- -- موبعد الطبيعة، ٩٢.
  - -- المطلق، ٨٨٦
    - المقداري، ٥٩٤
  - النامي، ٥٧٥ ١٩٨٨ ٢٢٩

الجسيمية، ١٥٤، ٨٥٨، ٢٧٢، ٨٩٨، ٢٠٣،

3.7. A.T. VYT. AYT. 307. 007. 7/0.

1.47 477 470 ~ التعليمية، ٢٥٤

- التي من باب الكم، ٩٤

الجعل، ١٠٤، ٥٥٨

الجليدية، ٨٩ه

الجنس، ۱۲۷، ۱۲۵، ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۹، ۲۲۰، ۲۲۰ **FFY : NYW Y3W IPW YIK YIK** TAM YAM PAM +PA YPA APA 0+A T.A. V.A. 978, TYR, VYR, XYR, 478.

17P. 77P. 77P. 77P. 73P. P3P. 10P.

1V. 100

- ~ الأقصى، ٢٠٨
  - ~ البعيد، ٢٠٤
- ~ الطبيعي، ١٠٥، ٨٦٨ ٢٦٨ ٨٨٨
  - -- العالى، ٨٩٩
  - القريب، ٤٠٢ ~ المنطقي، ١٦٨، ٢٢٨
  - الجواهر الأولى، ١٤٤٤ ٨٨٨ ٨٨٠ ١
    - → الثالثة، ٤٤٨ ٢٨٨ ٨٨٠١

- ~ الثانية، ١٠٨٨ ١٠٨٨ -~
  - ~ الخمسة، ٩٣٣ ~ العقلية، ٣٠٩
- → الفردة، ۲۶۲، ۲۷۰، ۲۲۱، ۱۶۳، ۱۶۳، ۱۶۳.
  - ~ القادسة، ١٦٤
  - ~ المجردة، ٣٠٩
- الجود، ۱۱۵۱، ۱۱۵۲، ۱۱۵۵، ۱۱۸۳، ۱۱۵۷،

750

1104

~ الحقيقي، ١١٥٧

الجسوهر، ٤٦، ٤٦، ٥٢، ١٠٢، ٢٠٠، ٢٠٥، 7.7. P.7. 717. 717. 017. 717. V17.

\*YY. YYY. 3YY. 0YY. 17Y. YYY. AYY.

PTY. -3Y, 33Y, 73Y, V3Y, A3Y, 00Y, 17% 37% A.W. 01% 77% .3% 13%

73% PO% OV% FV% VA% -73, 173,

·33. 733. V33. A33. ·01. 070. ·Vo. 140. 740. 740. 340. 040. 140. 440.

3A9 AP9 TFW (IA 7/A 778 (78.

304.307.377

- ~ البسيط، ٣٠٢
- ~ العقلى، ٣٦٥
- ــ القرد، ١٥٤
- المركب، ٢٠٢
- ~ المفارق، ۲۲۸، ۲۸۵

1.17.1.71.1.17

~ الذاتي، ۱۰۲۹، ۲۲۷، ۲۲۰، ۲۰۲۹

~ الزماني، ١٠٢٤

حدود (الحدود) السبائط، ٩٦١

الحدود الحقيقية، ٩٥٨، ٩٥٨

حدود المركبات، ٩٦١

• - -

الحرارة، ٤٩٧ حَرُّف، ٣٧٥

~ اللين، ٣٦٥

~ المدّ، ٢٦ه

الحركات الأربع، ١٠٣٦

~ الفلكية، ٢٢٥، ٢٢٥

الحركة (حركة)، ٨٥، ٨٩، ٢١٢. ٢١٤، ٧٧٠،

3PT, AYY, VAT. -P3, 1P3, YP3, YY0.

13 a fo. Fo. (Vo. VVo. 100. (VF.

114 NTW OPP. XI-1. PI-1. 17-1.

الحركة الانجرارية، ١٥٢

110.

حركة الجرم الأقصى، ٣٢ه

الحركة الجوهرية، ٩٨٨، ٩٢١

◄ الذاتية، ١٠٢٧، ٢٢٠١

- الصعودية، ١٥١

- الطبيعية، ١٥٢

~ الفلكية، ١١٣٣

- - الأبدية، ١١٣٤

الجوهري، ۲۲۰، ۲۲۲

الجوهرية، ٣٨٢

جهنم، ۹۰۰

جهة الاشتراك غير جهة الاختلاف، ٨٠٩

**"**ح»

حاجة الممكن إلى العلَّة، ١٤٦

الحادث، ١١٥، ٨٧٨، ٧٧٨، ٢٧٧٠ ١٠٠٢٠ ١

الزماني، ٧٧٤

الحال، ۱۲۲، ۵۰۱، ۲۵۰

الصالُ، ۲۰۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۵، ۲۲۵،

٤٦٧ .

~ الصوري، ۲۲۷

-- العرضى، ٢٢٧

حال المادة والصورة في الوجود شبه حال الجنس والفصل في التقرّر، ٩٦٩

الحامل للقوة، ١٠٨٥

حدّ (الحدّ)، ٢٦٦، ٧٦٧، ٩٦٩، ١٥٩\_ ٥٥٥،

ላላነ ላገራ ላገ٤ ላገነ ላወለ ላቀሃ

الحدّ التام، ٩٥٦ حدّ الجسم، ٢٤٠

س سـ الجوهري، 373

الحدُ الحقيقي، ٩٣٦، ٩٦٣

حدٌ العلم الإلهي، ٦٨

~ المفرد الشخصي، ٩٦٢

الحدوث، ۷۲۱، ۷۲۷، ۵۷۷، ۲۰۰۷، ۲۰۰۹،

الطقة المفرغة، 3٤٤، ٦٣٣، ٥٣٥ الحماري، ٦٤٢ العمل، ٩-٤، -٤١، ٤١١، ٧٧٥، ٢٩٨ ٧٢٩ ~ الاشتقاقي، ١٠٢١ ~ الأولى، ١٤٢ ~ بالاشتقاق، ۱۹۲،۱۷۵ - بالمواطأة، ١٧٥ - بهرهن، ۹۰۹ - الذاتي الأولى، ٥٨٥ -- العرضي، ٧٧ه ~ المتعارف الشائع، ٢٩٣، ٧٧٥ ~ المواطئ، ١٠٣١، ١٠٣١ الحيثية الارتباطية التعلقية، ١٤٤ ~ الانضمامية، ١٤٤ ~ التعلملية، ١٤٤، ٧٢٠ ~ التقييدية، ١٤٤، ٧٣٠ «خ» الخاصة، ١٧٨ ٨٨٨ ٧٧٨ خاصية تقابل التضايف، ٢٨٥ ~ الممكن، ١٧٦، ١٧٩ 11 AT 73, OF, YP. 7P. 3P. YP. 7/Y. 31% 13% 73% 73% 33% 17% 75%

TPY, P.Y. MAY, .PY, IPY, 3PY, V.S.

3Y3, 7Y3, YY3, AY3, PY3, •A3, !A3,

- الوسطى، ١٦

- في الجوهر، ٥٦٥ - - الكم، ٢٥٩ - القسرية، ١٥٢ -- الكبية، ٧٥٤ - الوضعية الدورية، ٧٨٧ - الهبوطية،١٥١٠ الحسّ، ١١٥، ١٨٨، ١٤٥، ٢٤٥، ٢١٣ الصباب، ١٦، ٩١ الحشاس، ۸۷۷ الحسّ المشترك، ١٨٨ المضرة الإلهية، ٨٠ الحقّ، ۲۰۲، ۱۸۸، ۱۸۸، ۱۰۷۸ حقائق (الحقائق) الفصول، ٨٩١ المقائق الناعثة، ٩٥٧ حقيقة (الحقيقة)، ١١٦ حقيقة العلم، ٦٢١ حكم ماهية الموجودة في الذهن غير حكمها في الخارج، ٦١٦ حكمة (الحكمة)، ٧، ٧٤، ٧٢، ٧٧، ٧٧، ٧٧، ٠٨ ٥٤٧، ١٢٢٢ حكمة الصائم، ٧٨٦ الحكمة العملية. ٥، ٦، ٧، ١٠، ٢١، ٢٢، ٢٢ - المضنون بها عن غير أهلها، ٣٤٣ ~ النفسمة، ٩١١ ~ النظرية، ه، ٦، ٧، ١٢، ١٥، ٢٠، ٢٢،

17.7.75

| ~ المظنون، ۱۱۲۱                            | 3A3, AA3, •P3, 1P3, V3P                |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| <i>به العصول:</i> ۱۱۱۱                     |                                        |
|                                            | الخطابة، ٧٩٤                           |
| ه <b>گ</b> »                               | الخط المستقيم، ١٨٤، ٣٠٥                |
| الدائرة، ٢٢١، ٨٨٤، ٨٨٩، ٦٣٠، ٢٣٢، ١٣٤،     | ~ المنحني، ٣٠ه                         |
| 775 YY5 AY5 +35 335 735 Y35.               |                                        |
| 135. •of. 105. 705. 305. avr. vvr.         | الخَفَّة، ٤٩٥، ٤٩٦، ٥٥٠                |
| <b>۸۷۸, ۷۸۸, ۷</b> ۲//                     | الخلأ، -۲۷، ٥٥٠                        |
| <ul> <li>الإلزامية، ١٤٢</li> </ul>         | خلافة الله، ٢٧                         |
| → الحقيقية، ١٤٠، ١٤٢، ١٤٢                  | <b>الخلقة، ۱۲۲، ۱۲۶، ۱۲۰، ۲۲</b> ۶     |
| ~ السطحية، ٢٥٢                             | خليفة الله، ٧٩٥                        |
| <ul> <li>المحسوسة المضرّسة، ١٥٠</li> </ul> | خواص الجوهر، ۲۰۵، ۲۰۹                  |
| درجات الإدراك. ٦١٣                         | - القلك، ١٠٩٩                          |
| الدور، ٥٦                                  | <ul> <li>حقيقة الرجود، ١٠٧٣</li> </ul> |
| الدهر، ۷۱۰                                 | ~ العدد، ٥٠٦                           |
|                                            | الكمّ، ٥٠٠                             |
| ەن،                                        | ~    الممكن، ١٠١، ١٤٥                  |
| الذاتي، ٢٥، ٢٢٢، ٢٨٠. ٨٠٠                  | ~ الواجب، ۲۲۷                          |
| -<br>الذاتيات (ذاتيات)، ۲۰۰                | الوجود، ۱۰۱                            |
| ذاتيات العرض، ٦٠١                          | ۔ ۔ بذاتہ، ہ۱٤                         |
| الذاتي المشترك، ٩٤٧                        | الخيال، ٦١٣. ١٢٤. ٢٤٨                  |
| الذبول، ۱۱۱۲، ۱۱۱۸                         | ~ المنقصل، ٩٠ه، ٨٤٢                    |
| الذوات العقلية، ٨١ه                        | الخيير، ٥٥، ٨٦ ١٦٢١، ١٦٢٢، ١٥١١،       |
| الذهن، ۲۰۰، ۷۰۰، ۲۷۰، ۷۲۰، ۲۰۱، ۲۰۸        | 1/0/://07                              |
|                                            | —    بالذات، ٥٧                        |
| «ر»                                        | ~ الحقيقي، ١١٢١                        |
| الرابطة، ١٢٠، ١٢٩                          | - د المحض، ۸٤<br>                      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | . —                                    |

الربوبيات، ٦٨ ويس السبب، ٢٥٣. ١١٢٧ ٢٥٤. الرحمة الإلهية، ٧٨٦ ~ الاتفاقى، ١١٢٤، ٢٢١١، ١١٢٧ رداءة البغت، ١١٢٧ الركن، ١١٠٠ ~ الذاتي، ١١٢٦ ~ الغائي، ١١٤٢ الرويّة، ١١١٦،٧٤٤ ~ القىسى، ٣٥٩ ريطوريقي، ١٢٥ ~ المتصل، ٣٦٠ الرؤوس الثمانية. ٩٨ ~ المفارق، ٣٦٤ ~ المنقصل، ۲۹۰ وزء الزائدية (من أحوال العدد)، ١٠٨ السرمد، ۷۱۰ السيطح، ٨٨، ٢٤، ٥٥، ٢٨، ٩٢، ٩٧، ١٢٧. الزاوية، ٤٨٧\_٨٨٤ ، ٩٨٤ ~ الجسمية، ٩٧٩ 737. 337. P37. A07. 117. 717. 1P7. → الحادة، ۲۸۱، ۲۷۸، ۸۸۸، ۱۸۸، ۲۸۸، P. T. AAT. . PT. 1 PT. 3 PT. V. S. 773. ATS. PTS. •VS. 1VS. 3VS. TVS. 982 - السطعية، ١٧٩، ٩٨٠ VV3. AV3. PV3. · A3. (A3. 3A3. AA3. ◄ القائمة، ٢٨٤، ٤٧٤، ٨٧٨، ٨٧٨، ٩٧٨. . 12. 113. 313. 510. 770. 731. AAE AAY AAN AA+ ~ التعليمي، ٩٤ ~ الذي من باب الكمّ، ٩٤ ~ المجسّمة، ٤٨٤، ٨٥٥، ٨٨٨، ٩٨٠ - - هوقبل الطبيعة، ٩٤ ~ المسطّحة، ٤٨٣، ١٨٤، ٤٨٤ - المستدير، ٥٣٠، ٢٥٠، ٥٣٠، ٥٣٠ - المنقرجة، ٧٧٩، ٩٨٠، ٨٨١، ٩٨٤ - المطلق الجنسي، ٢٥٠ الزمسان، ٤٢، ١٤٠، ١٤١، ٥٥٣، ٨٨٨، ٤١٨، سلب الطبيعة بسلب جميع الأفراد، ١٠٢٢ .P3. 1P3. TP3. F10. TT0. VVO. 1VF. ~ التحصيلي، ١٠٢٩، ١٠٢١ 1.14.41.41.41.1 الزوج الأول، ١٣٥ السمك، ٢٤٢ السنخ، ۱۱۰۰ الزوحية، ٢٧٦، ٧٢٢

سىرفسىطيقى، ١٣٥

| سوء التدبير، ١١٢٧                       | ~ الطبيعي، ١٤٣                                       |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                                         | <ul> <li>المخروط المستدير، ١٣٤</li> </ul>            |
| ،ش <u>،</u>                             | <ul> <li>المستدير، ٤٢١</li> </ul>                    |
| الشاقول. ۱۰۲                            | المسطح الإهليلجي، ٦٣٤                                |
| الشيح، ٨٤٤، ٨٤٥، ٩٦٠، ٩٧٥               | الشوق، ٧٤٧. ٣٤٣. ٢٤٧. ١١٢٠                           |
| شبهة قضية «المعدوم المطلق لا يخبر عنه،  | ~ التغيلي، ١١٢١                                      |
| 171                                     | ~ الحيواني، ٧٤٢                                      |
| <ul> <li>المجهول المطلق، ۱۲۱</li> </ul> | الشهود الحضوري، ٨٠٥                                  |
| الشرّ. ٧٥. ٧٦. ١٨٢. ٥٨٧. ١٦٢١. ١٦٢٢     | الشيئية، ١١٧، ١١٩، ٢٢، ١٢٥، ٢٣١، ١٤٢،                |
| ~ الحقيقي، ٧٥. ١١٣١                     | 1181_1311                                            |
| شرائط الفصل، ۸۹۲                        | الشيء، ١١٨، ١١٦، ١١٨                                 |
| القمنول، ۸۹۱                            | <ul> <li>كلما كان أشد وحدة، فهو أتم كمالأ</li> </ul> |
| شرح الاستم، ٩٥٨                         | وأكثر إحاطة بالأشياء. ١٨٠                            |
| شرط التضاد، ۱۹ه، ۲۱ه                    | - مالم يوجَدلم يوجِد، ٥٦                             |
| ــالمضافين، ٢٩ه                         |                                                      |
| الشرور الإضافية. ١١٣١                   | ،ص،                                                  |
| شروط التناقض، ٤٥                        | صندور الكثرة، ٣٢٧                                    |
| الشعاع، ٣٦٠. ٢٦١، ٨٨٥                   | الصفة، ١٦٥                                           |
| الشعيدة، ٧٧                             | الصقيل، ٢٦١                                          |
| الشعر، ٧٩٤                              | الصمم (من أحوال العدد). ٧-٥                          |
| الشفيف، ٣٦١                             | الصينائع و العادات، ٧٥٠                              |
| الشُكِـل، ٤٤، ٨٨٦، ٥٧٥، ٨٧٨، ٢٧٨، ٢٠٠،  | الصناعات الخمس، ٧٩٤                                  |
| 175. 775. 775                           | الصناعة، ٥٥٠، ٥٥٧، ١١٠٤                              |
| ~ الأسطواني المستدير، ٦٣٤               | الصُّنع، ١٠٠٩                                        |
| ~ البيضي، ٦٣٤                           | الصوت، ٧٧٠. ٤٤٥. ٢٦٢                                 |
| ~ الشلجمي، ٢٤٤، ٢٣٤                     | المُصُوَّر، ۲۳۲. ۳٤٠                                 |
|                                         |                                                      |

- ~ الاتصالية، ٤٠٢
  - ~ الجرمية، ١٠٤
- ~ الجوهرية العقلية، ٤٦
  - ~ الحسيّة، ٩٠٠
  - الخيالية، ٩٩٠
     الشيمية، ٩٩٠
- ~ الطبيعية، ١٠٣، ٣٢٢، ٧٥٤، ١٥٩
  - - العقلية، ١٤٨ ٩٤٨
       العلمية الإلهية، ٧٧٢
    - ~ ~ الحصولية، ٢٩ه
      - ~ الفصلية، ١٠٢
        - ~ المتخبلة، ٩٩١
        - ~ المتلاحقة، ٨٩٨
          - ~ المعقولة، ١٠٥
          - المفارقة، ٨٤١
- -- النوعية، ٨٠٦، ٢٢٦، ٨٢٨، ٢٦٠، ٢٣١، ٢٣٠، ٤٣٠، ٤٣٠، ٤١٠،
  - 1.5. YOX
- الصبورة، ٨٠٤، ٨٤، ٨٤، ١٠٤، ١٠٨٠، ٢١٣،
- 717 X1X X1X X10 X11 X1X X1X
- 77% A7% /7% Y7% -3% /3% Y3%
- PFT. YT. 1YT. TYT. FYT. 3AT. 1F3.

- - ~ الاتصالية، ٢٥٢
  - -- الجوهرية، ٢٥٥
  - ~ الامتدادية الجوهرية، ٢٥٢
    - الجسمانية، ٢٦٤، ٢٦٨
- الجسمية، ٤٢، ١٥٧، ٢٠٦، ١٥٧، ١٧٨. ١٩٤، ١٩٠، ٢٠٠، ٨٠٨، ٢١٨، ١١٨، ٢١٨.
  - \$1% 17% 77% VOT, 33% TV3. . Fo
    - ~ المتيتية، ٩٩٩
    - الخيالية، ٩٠
    - ~ الذهنية، ٨٤٨
    - ~ الطبيعية، ٢٢٢، ٦١٥
    - ~ العقلية، ٧٤ه، ١٦٥، ٢١٨ ٢٤٨
      - ~ الكلية، ٥٩٨
      - ~ المثالية، ٦١٥
      - المحضة المطلقة، ٤٠
    - النوعية، ٩٨ ٢٣٢، ١٣٤، ٥٣٥
      - الصيقل، ٣٦٠
        - <del>.فن</del>،
        - الضارّ، ٧٦
      - الضيدُ، ٢٠٦، ٢٠٥

المشرّ، ٧٦

الغبرورة، ١٢٦، ١٤٢، ٧٧٩

~ الأزلية، ١٣٦، ١٧٩

~ بشرط المحمول، ۱۸۷۷، ۲۰۷

- الذاتية، ٢٦١، ٢٠٧، ١٧٥

الأزلية، ٢٠٦
 الوصفية، ٢٠٦، ٢٠٦

~ الوقتية، ٧٠٦، ٢٣٦

الضروري، ۱۳۲

الضرورية المطلقة، ٧٠٦

الضّعف، ۷۲۸ الضوء، ۳٦۱

بط.

الطبائع، ٢٢٦

~ البسيطة، ١١٢٠

~ المسمنة، ٢٣٤

- الجوهرية، ٥٠٠

~ الكلية المقلية، ٧٧٥

~ المركبة، ٩٤٩

-- النوعية، ٧٧ه، ٧٩ه، ٥٧٨

الطيام، ٧٧٤، ٥٥٧، ٥٥٥

الطبيعة (طبيعة)، ٥٠، ٩٨ ٩٢، ٥٧٥. ٢٣٣. ١٣٤، ٢٥٧، ٢٥٧، ١٥٥، ١٨٨ ١٨٨ ٥٦٨.

1117.1117.440

الطبيعة الجسمانية، ١٠٢٢

~ الجسمية، ۲۷۱

طبيعة الجنس، ٤٠٤، ٨١٦ ٨١٣ ٩٣٧ -- - متحدة مع طبيعة الشخص في

النجود، ۹۱۱

الطبيعة الجنسية، ١٥٤ ٨٨٣ ٨١٢، ٢٥٥

طبيعة القصل، ٩٣٧

الطبيعة الكلية، ٥٥١

~ المبهمة الجنسية، ٣٠١

~ المرسلة، ٢٦٤

طبيعة النوع، ٤٠٤، ٩١١

الطبيعة النوعية، ٢٧٢، ٢٧٣، ٤٧٤، ٩٠٠. ١٩٢

طبيعة الوجود، ١٥٥، ١٧٧

~ الرحدة، ١٥٥

الطبيعي، ٢٥٨

الطريق إلى معرفة الأشياء، ١٨٨

طريقة جدل والإلزام، ٦٣٧

الحكمة والبرهان، ٦٣٧
 الصديقين، ٨٦

الطفرية، ٨١٣

طويبقا، ١٣٥

طور المكاشفة، ٧٥٣

الطُول، ٢٤١، ٢٤٢، ٤٤٢، ٢٢٧

يظء

الظل، ۱۹۸

| 447 | <b>797</b> | العَدَّ، |
|-----|------------|----------|
|-----|------------|----------|

العدالة، ١٠

العبدد، ۲۹۷، ۹۶۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۰۶، ۲۰۶، ۸۰۶،

3/3, A/3, FY3, AY3, •73, •P3, /P3,

1.0, 7.0, 7.0, 3.0, 5.0, ٧.0, ٨.0,

·10. 710. 710. 310. 100. 175. 75A.

۸٦٤

- الأصم، ٦٤٣

~ الأوّل، ١٤ه، ١٥ه

- التام، ۱۸، ۱۹۷، ۲۲۷

- الزائد، ۷۹۲

الذي هو مؤلّف من الوحدات المطلقة.

17

ب المحض، ١٦

~ الناقص، ۷۹۱، ۷۹۲

العدسي، ١٣٤

العسدم، ٦٨ - ١٠٠ ، ١٣٤ ، ١٣٧ ، ١٧٩ ، ٥٥٠

313. . 74. 074. 344. 17.1. 12.1

~ الذاتي، ١٠٢٦

~ السابق، ۱۰۱۲، ۱۰۰۵، ۱۰۰۵، ۱۰۱۸

عدم الملكة، ٢٤ه، ٢٥ه، ٢٧٥

العَرْض، ٢٤٧، ٢٦١

المُسترُض، ٤٢، ٤٤، ٤٧، ٢٠٨، ١٠٤، ٢٠٩،

71% 71% 31% 01% F1% V1% A1%

?!X . 7Y, 1YY, 3YY, 3YY, 0YY, YYY,

VYY, 33Y, A3Y, 17Y, 77Y, 13Y, 73Y,

«ع»

العادّ، ٢٩٧

العارة. ٥٥٧، ٥٥٧. ١١٢١

عارض المامية، ٢٨٢، ٢٦٠، ٢٢١

~ الوجود، ۲۸۲، ۲۹۰

~ ~ الخارجي، ٨٢١

~ ~ الذهني، ۸۲۱

عالُم (العالُم) الإبداع، ٨٦ه

عالُم الأمر و التدبير، ٧٦٧

- التخيل و التقدير، ٧٦٧

~ الجبروت، ٤١٨

~ الخلق والتصوير، ٧٦٧

-- الربوبيّة، ٩٠٠

عالُم المبور، ٥٩٠

العالم العظى، ٥٩٠، ٨٤٢

~ المثال، ۸۷۷، ۹۰۰

- - الأعظم، ٩٩١

العيث، ١١١١، ١١١٨، ١١٢٠ ١١٢٠

العجز، ٧٢٨

العاقل، ٦١٧

العالم الصفير، ٤١٥

→ العقل، ۲٤٨

ب ب الفالس، ٥٠٥

عالم العقول، ٩٠٠

→ الملكوت، ٧٥٣ العام، ١٨٤ 173. V · J. 715. 015. PAS. 778

- بالقعل، ٨، ٩

~ البسيط الفعال، ٩٩

- العملي، ١٠٣٧،٧٤٢ --

-- المعلي ١٠١١،١١١

الفقال، ۲۰۲، ۷۰۲، ۱۰۲۹

~ المحيط، ٨٤

~ النظري، ٦١٤

- الهيولاني، ٢٠،٩

العلاقة، ١٥١

بين المادة والصورة، ٣٤٧

- الذاتية، ١٠٢٥، ١٠٢٥

- العرضية، ١٥٧

علاقة العلَّة والمعلول، ٢٥٠

المتكافئين، ٣٤٧
 الوجوديّة، ٩٩١

علامات التشخّص، ٣٤٢

العلل الإرادية، ١١٢٤

~ التمامية، ١١٣٢

~ الصورية، ٢٠٠

~ الطبيعية، ١١٢٤

~ المادية، ٢٠٠

~ المفارقة، ٨٤

~ المقارنة، ٨٤

Aoa

علم (العِلم). ۲۰. ۵۹، ۷۷، ۱۹۰، ۱۹۰، ۲۵۰، ۲۵۰،

NO FFO. TVO WO. YAO. 115. PTM.

// TAT OAT . 73. /73. VY3. . 33.

V33. P33. . 03. 103. Vac. TVo. TVo.

370. V.F. . V.F. 17P. 20P. VOP

- الذاتي، ٢٤، ٥٢، ٥٢

~ العام، ١٢٨ -٧٨ ٢٣٢

العرشني، ۲۲۰، ۲۲۲، ۵۲۰، ۸۰۰

عرضية (العرضية)، ۲۸۲، ۲۸۲

عرضية الأبعاد الكمية، ٧٤٩

~ الانفعال، ٣٨٦

الأين، ٣٨٦

- الخط، ٢٦٤

~ السطح، ٢٦٤

~ الصور العلمية، ٦٢٠

~ العِلم، ١٦٥

~ القعل، ٣٨٦

- الكيفيات التي في العدد، ٦٢٧

-- متی، ۲۸٦

- المضاف، ٢٨٦

- المقدار، ٥٥٤

~ المقولات التسع، 380

- مقولة الكمّ، ٣٨٧

۲۸۷ - الکیف، ۲۸۷
 ۱لوحدة، ۲۲۲، ۲۲۲

- الوضع، ۲۸۹

العروس، ٦٤٣

العنقل، ١١٥، ٨٨٨، ٨٨٩، ٨٢٨، ١٤٨٤، ١٤٨٤،

الجمع والتفريق، ٣٨

~ الحساب، ١٢، ١٤، ١٩، ٢٩، ١٩٤

~ العس والممسوس، ٢٦

العلم الحصيولي، ٢٠٥

~ العضوري، ٢٣٨، ٨٩٩، ٢٠٥

علم حِيْل المحرّكة، ٢٩

العلم الرياضي، ١٣، ١٤، ١٥، ١٦، ٧٧. ٧٠

علم السِحر، ٧٧

- السماء والعالم، ٢٦، ٣٥

~ سمع الكيان، ٢٥

~ السياسة، ٢١

- العلت، ٢٦، ٨٨

- طبائع الميوان، ٢٦

العلم الطبيمي، ١٣، ١٤، ١٥، ١٦، ١٧، ١٩، ٢٥،

37. 07. · V. 7A. · P3. 330. IVA

علم الطلسمات، ٣٦

~ العدد، ١٣

~ القراسة، ٣٦

العلم الكلِّي، ١٢، ١٤، ١٥، ١٨، ٢٥، ٢٤، ٥٥،

٥٦

- - الإلهي، ١١٦٣

علم الكون والقساد، ٣٦

~ کیمیاء، ۳۷

~ ما بعد الطبيعة، ٩٠

- مرایا، ۳۹

- المركبات العنمسرية، ٢٦

علم الآثار العلوية، ٣٦

~ أحكام النجوم، ٣٦

~ الأخلاق، ٢١، ٢٤

العلم الأسفل، ١٦، ٢٤، ٨٤

الإشراقي الحضوري، ٨٩ه

- الأعلى، ١٤، ١٥، ١٦، ١٥ ، ٣٤ ٨٨

73. 73. 70. 00. YA 7F. 3A PA PN 3A

X+1.19A

- الإلهي، ١٢، ١٥، ١٨ ١٤، ٨٦ ١٨، ١٠.

· 7. Pr. · 4. IV. 78.

علم الله تعالى. ٩٩٥

~ أمراض العين، ٨٨

الأوزان والموازين، ٢٩

العلم الأوسيط، ٣٨ علم الإيقام، ٣٥٥

العلم بالكل يتوقف على العلم بجزئه، ٣٢

~ بالمتخيلات، ٨٦٥

~ بالمحسوسات، ٨٦٠

علم التأليف، ٥٣٥

العلم التصنديقي، ٩

- التصوري، ٩

علم التعبير، ٣٦

العلم التعليمي، ١٦

علم الثقاويم، ٣٩

الجبر والمقابلة، ٣٨

~ جرُ الأثقال، ٣٩

| <ul> <li>المساحة، ٢٩</li> <li>المعادن، ٢٦</li> <li>المفارقات، ٢</li> <li>العلم المفارق بذات<br/>علم المناظر، ٨٨</li> </ul> |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| - المفارقات، ٢<br>العلم المفارق بذات<br>علم المناظر، ٨٨                                                                    |  |
| العلم المفارق بذات<br>علم المناظر، ٨٨                                                                                      |  |
| علم المناظر، ٨٨                                                                                                            |  |
| •                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                            |  |
| <ul> <li>– دالمرایا</li> </ul>                                                                                             |  |
| ~ المنطق، ١٠٢٢                                                                                                             |  |
| ~ الموسيقي، ٢.                                                                                                             |  |
| - النبات، 27                                                                                                               |  |
| - النفس، ٦٠٢٥                                                                                                              |  |
| ~ النقل المياه، ٩                                                                                                          |  |
| <b>۔ النیزنجات، ۷</b>                                                                                                      |  |
| - الهالة والقوس                                                                                                            |  |
| ~ الهندسة، ۹۱                                                                                                              |  |
| - الهيئة، ١١                                                                                                               |  |
| العلوم (علوم) التم                                                                                                         |  |
| علىم التعاليم، ١٦                                                                                                          |  |
| العلوم التعليمية، ٩                                                                                                        |  |
| ~ الجزئية، /                                                                                                               |  |
| 15.71                                                                                                                      |  |
| <ul> <li>المنينية، ٧</li> </ul>                                                                                            |  |
| <ul> <li>الخُلقية، ۲۷</li> </ul>                                                                                           |  |
| <ul> <li>الرياضية، ا</li> </ul>                                                                                            |  |
| ~ السياسية، /                                                                                                              |  |
| ~ الطبيعية، ١                                                                                                              |  |
| والري                                                                                                                      |  |
|                                                                                                                            |  |

1181

القابلة (المادية)، ١١٤٠

~ المادية، ٤٤، ٤٤، ٩٩٣، ١١١١٠ - ١١١١

~ المنفصلة، ٢٧١

العلّية، ٢٧٦

والمعلولية مفهومان متضايفان،

1.48

العمق، ٢٤٢، ١٢٤٤ ٢٦١

العموم، ۸۳۹

العناية الإلهية، ٢٤٨

العنصين، ۸۹۱ ۸۹۲ ۸۰۸۲ ۲۰۹۲ ۱۱۰۰

~ الثقيل، ٣٢٧

~ الخليف، ٢٢٧

عوارض (العوارض) الوجود، ٦٩٥

العوارض التحليلية، ٤٧٧، ٤٧٨

عوارض الجسم الطبيعي، ٤٦٦ العوارض الخارجية، ٥٠، ٣٨٤، ٣٨٣

- الخاصة، ٤٥

- الداتية، ١٩٠٤، ١٥، ١٥، ١٢، ١٩١

- الدمنية، ٥٢

-- الطبيعة، ٥٥

~ العامة، ١٤

عوارض الكمّ، ٦٢٨

- المتصل، ٢٥٥
 - المنفصل، ٢٥٥

ا العوارض الكمية، ٦٢٤

عوارض ماهيات الأجسام الطبيعية، ٤٧٢

- الماهية، ٤٩، ٣٢٨، ٤٢٨

العوارض المشخصة، ٣٤٢

عوارض الموجود، ٦٠

- - بما هو موجود، ۹۹۱

- الوجود، ١٩، ١٥، ٢٢٨

رغ.

الغايات الاتفاقية، ١١٣٠

الذاتية، ١١١٢

- العرضية، ٧٥٦

الغاية (غاية)، ٨ (٩٩، ٩٩٢، ١٠٠٢، ١١٠٤،

AII. PII. 171. A71. P71. 371. 121. 731. 331. A31. P31. •01.

1178.1109

~ الاتفاقية. ١١٢٢

~ بالذات، ۱۱۱۰

~ بالعرض، ١١٢٠، ١١٢٢

غاية الجدل، ٧٢

الغاية الحقيقية، ١١١٧، ١١١٧

غاية الحكمة. ٧٢

الغاية الخيالية، ١١٠٨

~ الذائية، ١١٣٣، ٢٢١، ٢٢١، ١٢٣١

~ الضرورية، ١١٢٣

~ الطبيعية، ١١٠٨

| العرضية، ١١٢٢                                 | ~ بالقوة، ١٠٧٩                                      |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| <ul> <li>غير واقعة تحت الكون، ١١٤٤</li> </ul> | ~ البسيط، ١٠٧٩                                      |
| غاية كل فعل كمال من جنس فاعله، ١١٢٢           | ~ البعيد. ١٠٣٦                                      |
| الغاية النفسية، ١١٠٨                          | ~ التام، ١١٠٥                                       |
| <ul> <li>الواقعة تحت الكون، ١١٤٤</li> </ul>   | ~ الجزئي، ١٠٧٩                                      |
| الغرض الأقصى من العلم الإلهي، ٨٠              | ~ المقيقي، ١٠٥٩                                     |
| غرض العلم الإلهي، ٨٥                          | ~ الخاص، ١٠٧٩                                       |
| الغرض في العلم الإلهي، ٧١                     | ~ الطبيعي، ١٠٥٢، ١٠٥٢، ٢٥٠١، ٢٠٥٢                   |
| ~ ~ الفاسفة، ٦                                | العام، ۱۰۷۹                                         |
| <ul> <li>من التعریف، ۱۱۱</li> </ul>           | ~ القريب، ١٠٣٦                                      |
| غير حقيقي، ٢٥٩                                | ~  الکلي، ۱۰۷۹                                      |
|                                               | ۱۰۷۹ المرکب، ۱۰۷۹                                   |
| ىف.                                           | فاعلية، ١٠١٠                                        |
| الفاعل، ٧٣١، ٩٩١، ٩٩٢، ٩٨٢، ٩٨٤، ٩٨٥،         | ~ الفاعل، ۱۰۰۱                                      |
| 1 7 67. 67. 67. 67. 67. 67. 67.               | الغرد الأوّل، ١٣ ه                                  |
| 10.1. 11.4.1.3.11.0.11.1311.                  | الفردية، ٢٦٦، ٢٧٧                                   |
| 1109                                          | الفرق بين إضافة والنسبة، ٢٥٩                        |
| ~ بالتسخير، ١٠٧٨                              | <ul> <li>إطلاق السلب وسلب الإطلاق،</li> </ul>       |
| <b>۔ بالج</b> یر، ۱۰۷۷                        | AYA                                                 |
| ~ بالذات، ۱۰۱۲،۱۰۱۲ ۱۰۲۲ ~                    | <ul> <li> اعتبار الشدة والعدة، ٤٩٤</li> </ul>       |
| بالرضاء، ۱۰۷۸                                 | <ul> <li> المدة والعدة، ١٩٤٤</li> </ul>             |
| ~ بالطبيعة، ١٠٧٧                              | <ul> <li>اقتضاء السلب وسلب الاقتضاء،</li> </ul>     |
| ~ بالعرض، ۱۰۲۳، ۱۰۲۳                          | ٨٤٠                                                 |
| ~ بالعناية، ١٠٧٨                              | <ul> <li>الإبهام الجنسي والإبهام النوعي،</li> </ul> |
| <b>۔ بالق</b> سر، ۱۰۷۷                        | ٤٠٤                                                 |
| ~ بالقصد، ۱۰۷۸                                | بم بم الاتعاد بالنسبة والنسبة الواعدة،              |
|                                               |                                                     |

الضبروري

- - الخير والجود، ١١٥٨

الدائم والأكثرى، ١١٢٤

 الزاوية المحسمة والشكيل EYY الاتحاد في الموضوع والموضوع المجسم، ٤٨٦ - - - والأشكال، ١٨٥ الواحد، ٤٢٢ - - الزمان والدهر والسرمد، ٧١٠ ~ ~ الإحساس والتخيل، ٩٢ه ~ ~ الاغتلاف بالنوع والاختلاف -- الصورة العقلية والصورة بِالأَشِدُ والأَضِيعَفِ، ٣٢٥ الخارجية في الكلية والجزئية، ٧٤٨ - - به في المركبات والصورة ~ ~ التركيب الذهني والخارجي، ٨٠٩ - - التصور والتصديق، ٨٠٣ في البسيط، ٩٦٠ فرق بين الجسم الذي هو مادة للأمور الضار وبين الشرّ، ٧٦ الطبيعية الواقع تحت مقولة الجوهر وبين - - الطبيعة وبين الصنعة و العادة و الجسم الذي هو من باب المقدار، ٤٥٨ الاتفاق، ٥٥٧ -- -- العادة و الصنعة، ٥٥٧ - بين الجسم المقداري والجسم الذي هو في العادة، ٢٧٦ العدد الذي هو من باب الكم و بين العدد الذي هو مؤلف من الوحدات المطلقة، - - - بالمعنى الذي هو جنس وبينه بالمعنى الذي هو مادة، ٨١٣ 41 ~ ~ العدم المحض وبين العدم -- -- والسطح والخط التي قبل الطبيعة والُتي بعد الطبيعة. ٩٣ الواقعى، ٢٩٠ -- -- والقوة، ۱۷۹ - - الجنس المنطقي وبين الجنس ~ ~ العرض والحالّ، ٢٢٢ الطبيعي، ١٧٨ -- -- وبين حال الكل في أجزائه، -> - والمادة، ٥٥٨ ٧٨٨ ٧٦٧ - - الجود والخيرية، ١١٤٤ ۲1. - - الحدو المحدود، ٩٣٦ - - العقل والذهن، ٩٣١ الحمل الذاتي الأولى والحمل - - العنوان والمصداق، ۸۳۰ - الغاية بالذات وبين الضروري، الشائع المتعارف، ٨٣٠

1117

- - - بالنوع والواحد النوعي، ٢٠٤
- - الوجود والشيئية، ١١٨
- - حدود المركبات وحدود البسائط، ١٠٦
- - - سلب الثبوت وثبوت السلب، ٢٠٨
- - - المقيد والسلب المقيد، ٢٠٨
- - - طبيعة الكثرة و العدد مطلقاً، ٢٠ - مارض الوجود وبين عارض - مامية، ٣٣٤
- - - عارض الوجود وبين عارض - - - - عارض المتقاقي والمحمول منه، عدمه، ٢٠٨

كون ماهيته منيسة إليه، ٢٨٥

والغاية بالعرض، ١١١٠

۔ ۔ ۔ والضروري، ٥٦٠

-- القاعل التسخيري و القسري،
 ١٠٧٩

- - القصل و التشخص، ٩٢٤

- - - والصورة، ٩٣٧

الفسمول الذاتسية و المسفات

-- -- -- والمستشمات
 العرضية، ۹۰۰

~ ~ الكلُّ والكلِّي، ٣١

العرضية، ٨٨٩ ٨٩٠

الكلّي المنطقي والكلّي الطبيعي،
 ٨١٩

- - المادة والجنس، ۲۹۸

الماهية في المركبات والماهية في
 البسيط ٢٥٩

سه سه لابشرطوبین الکلّی، ۸۵۰ سه سه منحیث می می وبین ما

يلحقها من العوارض، ATY -- -- -- والشيئية وبين الوجود

والهويّة، ١٩٣٥ - والمركب، ١٥٩ - ١٠٥

- - الموضوع والمحل، ٢٢٣

۔ ۔ النافع والخير، ٧٦

الواحد بالجنس والواحد الجنسي،

£ . Y

القصيل المحصِّيل، ٢٠٢ فصل المحمول بالاشتقاق، ٩٣٩ بالتواطق، ۹۳۹ القصل المقسّم، ١٦٧، ١٦٤ ~ المقوّم، ۸۹۷ ~ المنطقي، ١٢٨، ٢٥٥، ١٣٤ فصنول (القصنول)، ٨٩٤ - الجوافر، ۲۱۸ الفصول الحقيقية، ٢٩٥ - KEILE FPY 0. P. 73P المترشة، ۸۹۸ - المشمة، ٩٠٠ ٢٩٨ ٢٩٨ ٧٩٨ 4.1 - المقوّمة، ٩٠٤ - المنوعة، ١٢٤، ١٩٨، ٥٠٠ فضيلة العلم، ٢٠ القطرة، ١٩١، ٦١٢ ~ الإنسانية، ٦٤٥ - السليمة، ٩٩٦، ٥٥٨ - المنصحة، ٧٠٨ القطوسة، ٦٢٤

القعل، ۲۸۲، ۲۸۵ ۲۷۸، ۲۷۸، ۲۸۸ ۲۸۵، ۲۸۹،

1.001.01

الفصل المثيثي، ١٢٨، ١٩٦٦، ٩٣٩

فميل الكمّ، ٢٦٢، ٢٧٥، ٢٧٧

- الكلِّي، ٨٧٨

 ما هو جزء الماهية المركبة وبين ما ليس كذلك، ٨٠٦ - - معنى الجود والخير، ١١٥١ - - الفاية ومعنى الخير، ١١٥١ - مفهوم الكلّي وبين المفهوم الكلّى، ANV - - - المرجود في الأعيان لا في موضوع وبين ما يصدق عليه هذا المعنى، 011 - - منزعات الجنس ومصنفاته، ٨٨٥ فروع حساب، ۲۸ ~ المكنة الطبيعية، ٣٦ -- العلوم، ٦٠ ~ ~ الرياضية، ٢٨ - الموسيقي، ٣٩ ~ الهندسة، ٣٩ - الهيئة، ٢٩ القيميل (قيميل)، ١٦٠، ١٦٤، ٢١٨، ٢٢٢، 71A FOR YFR NFR .VR YYR NAL OPA FPA APA ... Y.P. OYR FYR YYR AYR -YR IYR YYR 3YR IYR YYR Y3R Y3R P3R 10R 00R -YP القصل الأخير، ٣٤٣، ٨٩٩ ~ الاشتقاقي، ٢٥٥، ٨٧٨، ١٣٤

قضل الجوهر، ٢٦٤

| الصناعي، ١١٠٠                                  | القبل الحقيقي، ٩٥                     |
|------------------------------------------------|---------------------------------------|
| الطبيعي، ٢٥٠٠، ١١٠٠                            | القبليّة، ٥٥                          |
| ~ المثلى، ٢٥٠١، ١١٠٠                           | القدرة، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۲۷، ۷۲۷، ۲۸۷، ۲۸۸، |
| ىم  الهندسى، ٢٠٥١                              | Y3V. AOY. POY. OYY                    |
| القعلية، ١٨٠                                   | القدم، ٧٧٤                            |
| الفكر، ١١٢٠                                    | القدماء الثمانية، ٧٧٢                 |
| - المنطقي، ٩٩٢                                 | القديم، ١١٥، ٧٧٤                      |
| القلسفة، ٧٧                                    | القريحة، ١٩١                          |
| الأولى، ٥، ١٢، ١٨، ٢٩، ٦٤، ٧٤،                 | ~ اللطينة، ٨٤٧                        |
| VPI. VIA 3711                                  | القسير لايكون دائماً ولا أكثرياً، ٧٧٠ |
| ~ العملية، ٢                                   | القسمة الانفكاكية. ٢٦٨                |
| ~      النظرية، ١، ١٧                          | الخارجية، ٢٦٧                         |
| الغلك ٢٥١، ٢٧٤، ٢٤٥، ٧٧ - ١، ٩٩ - ١، ٨١٤١      | - الوهمية، ٢٦٨                        |
| الأقصى، ٢٢٥                                    | المتبد الضرورى، ١١٢١                  |
| فنّ الحساب، ٦٣٧                                | -<br>القضايا الحقيقية، ٣٢٠            |
| فرانيطيقي، ١٣٥                                 | القضية الخارجية، ٦٧٢                  |
| القيض، ٧٨٧                                     | ~ السالبة، ١٢٠                        |
|                                                | ~ الطبيعية، ١٢١                       |
| <b>ىق،</b>                                     | ~ الموجبة، ١٢٠                        |
| القابل، ١١٤٩                                   | <ul> <li>المهملة، ۸۳۰</li> </ul>      |
| القارورة، ۲۲۲                                  | العُلُة، ١٧ه، ١٨ه                     |
| قــــاطیغوریاس، ۱۳۵، ۲۰۹، ۲۲۱، ۲۲۳،            | ~ الإضافية، ١٥٥                       |
| Y/TY, VVY, YAY                                 | لاوس، ۱۸۲                             |
| قاعدة الاستلزام، ٧٢٢                           | ~   الدائرة، ١٤٩، ٨٧٨                 |
| الفرعية، ١٠٢٩ ١٠٠٩                             | ~ قزح، ۱۰۰٤                           |
| <ul> <li>كلية في معرفة الفصيران ٩٠٤</li> </ul> | القدة (قدة)، ١٧٨، ١٨٠، ١٨٦، ٨٨٢، ١٨٨٠ |

| قوة اللمس، ٧٦٥                                          | 777. 100. 700 . 67V. 77V. AYV. <b>?</b> YV. |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| القرة المحركة، ١١١٩، ١١٢٠، ١١٢١                         | · 74. 174. 774. 374. 374. 074. 174.         |
| القريبة، ١١١٩                                           | AOV. POY. 17V. 1VV. 7VV. · AV. YAV.         |
| النباتية، ٧٢٤، ٥٠٥                                      | ۳۸۷، ۱۰۸ ۲۰۱۱                               |
| النظرية، ٩. ١٠                                          | → الانقمالية، ۲۷،۷۲۰                        |
| القُوى، ٣٣٧. ٣٣٩                                        | ~ ~ بالفعل، ٧٤٧                             |
| ~ الإرادية، ٧٧٢                                         | ~ ~ بالقوة، ٧٤٧                             |
| <ul> <li>التي بالصناعة والعامة والاتفاق، ٧٥٧</li> </ul> | ~ ~ البعيدة، ٧٤٧                            |
| ~ الانفعالية، ٧٢٧                                       | ~ ~ التامة، ٤٤٧                             |
| ~ الشهوية، ١٠ ٢٢                                        | ~ ~ القريبة، ٧٤٧                            |
| ~ الطبيعية، ٧٧٢                                         | ~ ~ الناقصة، ٧٤٧                            |
| ~ الغضبية، ١٠ ٢٢                                        | قوة البصر، ٧٦٥                              |
| ~ الفاعلة، Vol                                          | القوة البعيدة، ١٠٧٩                         |
| ~ الفعلية، ٧٢٧، ٥٠٠                                     | ~ التخيّلية، ١١٢٠                           |
| الوهمية، ١٠ ٢٢                                          | ~ الحيوانية، ٥٥٠                            |
| القياس، ١٨٦                                             | ~ الخيالية، ٩٩١                             |
| ~ البرهاني، ١٨٥                                         | قوة الذوق، ٧٦٥                              |
| ۔<br>۔۔ الجدلی، ۱۸۲                                     | السمع، ٧٦٥                                  |
| -<br>المغالطي، ١٨٨                                      | القوة الشوقية، ١٠٣٧، ١١٢٩، ١١٢٠             |
| ·                                                       | التفيّلية، ١١٢١                             |
| .ك.                                                     | ~ الفاعلية، ٧٤٠                             |
| الكثرة، ٢١٥، ٢٠٧، ٤٠٨، ٢١٦، ٢٢٦، ٢٢٧،                   | ~ الفعلية، ٧٤٧                              |
| AY3. V.G. A.G. 710. 310. 710. V10.                      | ~ الفكرية، ١١٢٠، ١١٢١                       |
| A/a. P/a. · Ya. /Ya. 3Ya. 6Ya. FYa.                     | ~ الفلكية، ٥٥٧                              |
| ٧٧٥. ٨٧٥. ٢٧٥. ٧٤٥                                      | ~ القدسية، ٨٦                               |
| - الإضافية، ١٥٥                                         | ~    القريبة، ١٠٧٩                          |

علّة بالذات مع معلولها، ١٠١٥.

غير واجب الوجود فلها ماهية

ووجود، ۱۱۲۵

~ ~ مع معلولها، ١٠١٥

~ فاعل بالذات مع فعله، ١٠١٥

مادة أولى لايمكن تعريها عن الصور،

7.7

ما كان الممكن أشد وحدة، كان أقرب

إلى الوحدة الحقة، ١٨٠

- ، مو أقرى تعصلاً وأتمّ وجوداً فهو

أقدم وجوداً، ٣٠٨

- - - - وجوداً فهو أشد وحدة،

۱۰۸۸ -- -- -- أكمل صورة فهو أنقص مادة،

λγ1

-- حامل من جميع الوجوه فليس

لقعله غرض، ١١٥٥

يتصور في الذهن فهو صورة عقلية وجودها وجود غير قابل للانقسام،

44.

-- يقبل الزيادة من نوعه أو جنسه فهو
 ناقص، ٤٢٠

-- ممكن الوحود فله علَّة، ١٧١

- - أيس بعد ليس، ١٠٢٦

~ ~ زوج ترکیبی، ۱۷۹، ۲۹۰، ۲۹۰

من فعل فعلاً لغرض فهو ناقص الذات

~ الشخصية، ٢٢ه

الكثير، ٢١ه

كرة (الكرة)، ٢٤٢، ٤٤٢، ٨٩٤، ٣٣٢، ٤٣٤

787

کرة قمر، ۳۳ه

الكسر، ١٤٢، ١٤٣

~ (عدد)، ۱۹۹

~ غير المنطق، ١٤٢، ١٦٤٨

~ المنطق، ٦٤٢، ٦٢٨

کل، ۲۱۰

- اتحاد أميله رحدة، ٤٢٢

~ بسيط صورته ذاته، ٩٦٧

- تصديق لابدًله من مفهوم تصوري

ووجودله أو وجود صنفة له، ۸۳۷

جسم مؤلف من مادة وصورة، ۲۰٤
 حادث فله علة حادثة، ۱۰۲۰

- - لابدُ من أن يجب رجويه بعدمالم

یجب، ۱۰۱٦

~ ~ له مبدأ فاعلى ومبدأ مادي، ٧٧٢

~ ~ مسبوق بمادة، ٧٧٧

پسبقه إمكان وجوده وهامل لامكانه، ۷۷٦

- طبيعة نوعية لا تختلف أفرادها في نحو

الوجود، ۳۰۳

| الكميات القارة، ٧٣٢                                 | بوجه من الوجوه، ١١٥٤                              |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ~ المتصلة، ٤٩٠، ٤٩١، ٤٩٤                            | الكلِّي، ٢٧، ٢٥، ١٧٤، ١٥٤، ١٧٥، ١٨. ١٥٨           |
| الكتبة. ٢٥٧                                         | FIA VIA PIA +OA YOA FOA POA                       |
| الكون، ۲۰۷                                          | 0/ <b>l</b> 70l 7ll                               |
| <ul> <li>والفساد، ۱۰۳۵،۱۰۳۵ ۱۱٤۱</li> </ul>         | الكلّيات الخمس، ٨٥٤                               |
| الكــيف، ٤٦، ٧٨٧، ٨٨٧، ٢٨٤، ٥٥٥، ٨٤٥،               | <ul> <li>الخمسة الطبيعية، ٨٧٠</li> </ul>          |
| 3.40. 7.7.7                                         | الكلي الطبيعي، ١٥٤، ١٥٥، ١٠٨، ١٨٨، ٢٢٧.           |
| ~ المشهوري، ٦٣٠                                     | 3 TV. 17A . 0 A 0 F A                             |
| ~ النفساني، ٥٩٧                                     | ~ العقلي، ٢٥٥                                     |
| الكيفيات الاستعدادية. ٣٦١. ٥٥٠. ٣٢٢                 | المنطقي، ٢٥٥، ٨٥٠                                 |
| العارضة للكمّ، ٦٢٥                                  | الكلِّية. ٨٣٩                                     |
| -                                                   | الكمّ، ٦٦، ٥٥٧، ٧٨٧، ٥٥٥، ٦٨٦، ٢٩٦، ٤٩٤.          |
| 370.775                                             | <b>የ</b> ሃሴ ፕ۲፫ <b>ሃ</b> ۲፫ - ንፖር <i>ተ</i> ፫ር ፫ጲል |
| <ul> <li>المختصة بالكمية، ٥٥٠، ٥٥٢، ٥٥٣،</li> </ul> | الکمال، ۸، ۱۳۲، ۲۲۳، ۵۵۰، ۷۹۰                     |
| 775.100                                             | الكمالات الأولى، ٣٢٦                              |
| <ul> <li>النفسانية، ٥٥٠، ٥٥٥، ٨٦٥، ٢٩٥،</li> </ul>  | الكمال المشترك الذاتي، ٩٢٨                        |
| ٠٧٢. ٢٧٢                                            | المميّز الذاتي، ٩٢٨                               |
| كيفية (الكيفية)، ٢٦ه، ٥٥١، ٢٥ه                      | الكمّ بالنات. ٤٩٢، ٣٩٤، ٤٩٨                       |
| كيفية علّية العلة الغائية، ١١٣٥                     | ~ بالعرض، ٤٩٢، ٤٩٣، ٤٩٧                           |
| الكيفية النفسانية، ٨٧ه                              | ~ المستصل، ١٦، ١٤، ٢٢٢، ١٥٤، ١٩٦،                 |
| ~ ~ العلمية، ٥٨٥                                    | 16A 777 A17                                       |
|                                                     | ~  ~ المقداري، ٤٢                                 |
| .ل،                                                 | -<br>- المطلق، ٦٣                                 |
| -<br>لابشرط شیء، ۹۷۹، ۸۸۰، ۹۰۸                      | <ul> <li>المقداري، ٤٢</li> </ul>                  |
| -                                                   |                                                   |

- المنفصل، ١٦، ٢٦٣، ٥٥٥، ٤٩٠، ٤٩١، لازم (اللازم)، ٢٠٦

۵۰۵، ۲۱۵، ۸۲۲

لانم الحقيقة، ١٥٩

~ الماهية، ٥٦٨، ٢٤٤

- الوجود، ٢٤٤

لأخبرورة، ١٤٢

لا قرة، ٥٥١، ٢٥٥

لكل واحد من الصناعات ـ وخصوصاً النـــظرية ـ «مــبادئ» و «مـوضوعات»

و«مطالبα، ۱۹

لواحق المادة، ٨٢ه

لوازم القصيل، ٩٠٢

~ الماهنات، ٩٩٥، ٢٥٢، ١١٢١

~ الواجب، ١٧٥

~ الوجود، ٩٩٥

لولم تكن الهيولى والصركة، مـا صـحت اللّانهاية في الممكنات، ٧٨٧

اللون، ٣٦١، ١٥٥

ليس كــل مشــهور حـقاً ولا مسـتغيناً عـن البرهان، ٣٠

مطلق لا يوصف بأنه ممكن، ٧٨٢

«ھم»

ما بالذات أقدم ممّا بالغير، ٧١٩

ما حقيقة، ٢٠٥

/3% 33% 03% /3% /0% 70% 00%

المادة الأولى، ٢٢٢، ٣٢٨، ١٥٦. ٥٠٠

~ .الجسمية، ١٦٦ه

- العقلية، ١٢٨

الماديات بأسرها كائنة فاسدة، ١٠٣٤

ما الشارحة، ٢٠٥

> الماهية المعدومة، ١٢٥ ماهنة السنط نفسه، ٩٦٠

الماهية البسيطة، ۸۰۰ ماهية الجسم، ۲۳۲، ۲۲۷ ~ الجنس، ۹۱۶

. . . . . . .

الماهية الكلية، ١٦٥

| الميدأ العنصري، ١٠٨٨                        | المجردة، ٧٢١                        | ~       |
|---------------------------------------------|-------------------------------------|---------|
| مبدأ المبادئ العلمية، ١٩٧                   | المجعولة بالعرض، ٨٠٥                | ~       |
| ~ ~ في العلم الإلهي، ١٠٢                    | المركبة، ٨٠٠                        | ~       |
| العُبيع، ١٠٢٤                               | المطلقة، ۱۷۷                        | ~       |
| المُبِدَع، ١٠٣٣، ١٠٣٥                       | من حيث هي هي، ٨٥٨                   | ~       |
| <ul><li>◄ الأوّل، ١٠٣٤</li></ul>            | موجودة بالعرض، ٨٠٥                  | ~       |
| المتأخَّر، 190، 197، 199                    | النوعية، ١٥٩، ٢٩١٦ ٩٦٧              | ~       |
| <ul> <li>ني الوجود، ۲۰۱</li> </ul>          | الواجب، ۳۵۲                         | ماهية   |
| المتباينان، ٣٨ه                             | لات <b>حكمية، ١</b> ٥١              | مباحث   |
| المتساويان، ٤٠١                             | يُ (المبادئ)، ۱۹، ۲۱، ۲۰۰، ۲۵۲      | مبادي   |
| المتشاركان، ٥٣٨                             | ع الاشتقاقات، ٩٢٥                   | مبادئ   |
| المتصل، ٤٢، ٢٦٢                             | الانفعالات، ٧٢٧                     | ~       |
| ~ الحقيقي، ٤٠٦                              | ى التصديقية، ٢٠١                    | المباد  |
| المتضايفان، ٧١١                             | عُ الحركات والأُفعال، ٧٢٧           | مبادئ   |
| المتقدم، 197                                | الحركة، ٢٢٩                         | ~       |
| <ul> <li>بالذات علّة بالذات، ۷۸۱</li> </ul> | العلوم، ۱۸، ۲۱                      | ~       |
| ~                                           | <ul> <li>الجزئية، ۱۲، ۲۰</li> </ul> | ~       |
| <ul> <li>٧٨١ علّة بالعرض، ٧٨١</li> </ul>    | ~ الطبيعية، ٣٢٥                     | ~       |
| <ul> <li>بالطبع، ۷۰۱</li> </ul>             | القصنول، ٣٣٩                        | ~       |
| المتكمم بالذات، ٤٩٢                         | الموجود، ٩٩١                        | ~       |
| <ul> <li>بالعرض، ٤٩٢</li> </ul>             | ~ المطلق، ◊٥                        | ~       |
| المتماثلان، ۲۰۱                             | الموضوع، ٥٦، ٥٩                     | ~       |
| المتواطئ، 190                               | الوجود، ٥٥. ٢٥، ٥٢                  | ~       |
| المثال، ٨٤٤، ٩٤٨                            | مبدئية العلَّة، ٨٢                  | ~       |
| المُثُلُ الأَفلاطونية، ٥٩٠، ٢٠٨             | المعلول، ۸۲                         | ~       |
| ــ الإلهية، ٨٨٥                             | لاشتقاق، 271، 273                   | ميداً ا |

~ النفس، ۱۸۸ المربع السطحى، ٦٤٢ مرتبة العقول الفعالة للأشياء، ١١٤٢ - الفواعل الطبيعية، ١١٤٣ ~ النفوس، ١١٤٢ المُرجَّح بالذات، ٧٧١ ~ بالعرض، ٧٧١ المركّب، ٩٧١، ٩٦١، ٩٧١ - الطبيعي، ٤٧٢ ~ العقلى، ١١٨ ١١٨ المركن ١٤٥ المزاج، ٨٩، ٣٦٢، ١٥٥ مسائل (المسائل)، ۲۱ مسائل العلم الأعلى، ٦٤ ~ العلم الإلهي، ٢٦، ٥٥، ٢٦، ٨١ - - الطبيعي، ٨١ ~ العلوم، ٢٠١ المساوراة، ٤٠٠، ٢١١ المساوقة بين الوجود والشيئية، ١١٨ المشتوم، ١١٢٧ المشابهة، ٤٠٠، ٤٠١، ٢٦٢ المشترك اللفظي، ٣١ المشتق، ۲۰۸، ۳۱۱، ۲۰۱، ۲۰۸، ۲۲۰ المشخصات، ٢٢٤، ٣٧٣ المشهورات المحمودة، ٧٢

المَشيئة، ٧٣٢

~ الربانية، ٩٠٠ ~ العقلية، ٨٦٥ ــ المُعَلَّقة، ٩٠٠ ~ النورية، ٦١٠ المثلث القائم الزاوية، 229 المجانسة، ٤٠٠ المجعول، ۱۳۱ ~ بالذات، ۲۰۸ ۸۰۰۸ - في الخارج، ٨٠٣ المجعولية، ١٣١ المجمل، ۲۱ المحاذاة، ١٤٥ - الحقيقية، ٦٤٥ المحال، ١٣٢ المُحَدُّد، ٢٤٥ محلّ (المحلّ)، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲، 677. VF3 محلّ الحويد ، ٢٣٦ المحلُ الحقيقي، ٢٢٧ محلُ العرض، ٣٣٦ محمولات المسائل، ٢٧ المُحوج إلى العلَّة، ١٠٠٦، ١٠٠٩ المغروط، ٢٦١، ٦٢٢. ١٣٥، ٥٥٦ ~ المستدير، ١٥٤ المرآة، ٣٦٠، ٥٨٥، ٩٨٥، ٢٩٥، ١٢٤، ٣٠٨ مراتب الفاعل، ١١٤٢

**۵۲۱، ۲۷۲، ۲۷۲، ۷۱۸، ۴۲۸** المستعلول، ۱۵۰، ۱۵۵، ۲۵۰، ۲۰۸، ۷۱۳، 1-40 1-45 - الأخير، ٨٩٩ ~ بالذات، ۱۰۳۹ المعلولية، 277 المعلوم بالذات، ٦٨٨ ~ بالعرض، ١٨٨٠ ~ المارجي، ٩٩٤ المعنى البسيط، ٢٢٩ ~ الجنسي، ٢٧٨ ١٨٨٨ ١٩١٤، ٧٢٧ بالذات و لا بالعرض، ٦١٩ ~ الفصلي، ۸۷۷ - التوعي، ٩١٤

- عقلى لايمكن القسمة المقدارية فيه لا معية (المُعيّة)، ١٥٥، ٢٥١، ١٧٨، ٢٧٩، ٨٠٠٠ V11-744-741 معية التضايف، ٧١١ المعية الذاتية، ٧٦٤ المفالطة، ٧٤ المغايرة بين الوجود والوحدة، ٤١٥ المفارقات المحضة، ٦٨ المقرطح، ١٤٧ المفهومات العامة الاعتبارية، ٤٧ المقادس الثلاثة، ٨٨٤، ٨٨٤

المصاحبة الاتفاقية، ١٥٧ المصلحة، ٤٤٧ المستضاف، ه۸۲، ۲۵۵، ۷۲۵، ۲۵۲، ۵۵۲،

AOF. POF. OFF. FFF. IAF. YAF. 7KF المضافات الحقيقية السبطة، ١٥٧

~ المشهورية المركبة، ١٥٧ المضاف البسيط، ٧٧٧، ١٨٨، ٢٨٢، ١٨٤

~ الحقيقي، ١٥٤، ١٥٩

~ المتفق الطرفين، ٦٦٠، ٦٦٢ - المختلف الطرفين، ٦٦٠، ٦٦١، ٦٦٢،

774

~ المشهوري، ۱۹۲، ۱۲۰، ۲۸۲ المضاهاة الواقعة بين الواحد و الصوجود، £YO

المضرّة، ٧٦ المضلّعات من الأشكال المجسمة، ٦٢٥

> المطابقة، ٤٠٠ المطالب، ١٩

مطلق الشيئية، ١١٨

~ الوجود، ٧٨ ١٨، ١٤٥، ١٤٧٨ المستعدوم، ١٦٩، ١٢٠، ١٢٢، ١٢٥، ١٢١، 174 .17X .1TY

- المطلق، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۲

~ الممكن، ١٢٥

معرفة البارئ، ٨٠

المعقولات ثانية، ٧، ٢٢، ٤٦، ٥٠، ١٤، ٥٧٠.

 الخمسة، ۲۸۷ ~ العشر، ٥٢،٧٧ه مقولة أن يفعل، ٤٧ه ~ جدة، ٢٨٦ - کیف، ۱۹۵۸ ۱۸۵۸ ۱۲۵، ۷۷۵ المقياس، ٤٠ه المكتال، ٢٩ه، ٤٥٠، ٢٤٥ ملائكة (الملائكة)، ٨. ٢٠. ٣٢٢، ٢٥٧ ملائكة الله العمَّالة في الأجسام، ٥٥٧. الملائكة المديّرة للخلائق، ٥٥٧ ~ المقرُّسن، ٥١٧ ملاك التقدّم، ١٩٦ المَلُك، ٧٥١ الملكة، ٢٥٥، ٢٥٥، ١٥٥، ٢٥٥، ٥٧٠، ٢٥٧ المماثلة، ٤٠٠، ٢٠١، ٢٢١، ٢٢٢ الممتنم، ١٣٢، ١٣٤ ~ مالذات، ١٤٩ - لذاته، ۱۱۳ الممكن، ٢٥، ٣٣، ٣٤، ١٤٤، ٢١، ١٤٧، 11.7VA VVA AVA JAVA 17VA 17VA ~ بالذات، ۱٤٨، ۱٤٩ لامكانه مفتقر إلى العلة، ١٠٢٤ ~ لذاته، ١٤٣ ممكن الوحود، ٧٢٠

~ القارة، ٤٩١ المقارنة، ۲۷۰ مقاومات حكمية، ٦١٨ - علمية، ٥١١ المقتضى للحاجة إلى العلة هو الإمكان، 1.14 مقدار (المقدار)، ٤٢، ٤٥، ٨٥، ٨٥، ٢٠٢، المكان، ٤٩٤ ١٩٦، ٢٢٠، ٢٢١، ٣٢٣، ٢٩٣، ٧٠٤، ٥٥٥، المكفر، ٦٣٥ VO3. A03. · F3. 1F3. YF3. AF3. 3A3. OA3. PA3. - P3. TAM Y3P. A3P. P3P المقدار التعليمي، ٩٧ ~ ~ الجنسى، ٢٥٠ ~ الجسمائي، ٤٠٧ ~ الجسمى، ۲۹۰ مقدار الصبوت، ٥٣٤ ~ الطبيعي، ٩٧ الذي هو بمعنى البُعد مطلقاً، ٩٢. -- -- من باب الكم، ٩٢ ~ المتصل، ٢٦٠ ~ المجسّم، ٤٩١ ~ المحض، ٩١ ~ المطلق، ٩٢، ٢٠٢ ~ ~ الجنسي، ٥٩٤ المقتاطيس، ٧١ه، ٧٤ه المقولات التسم، ١٠٤ - - العرضية، ٣٨١

771. 771. 331. 887. 773. 673. 674

- الإلهي العقلي، ١٠٥٦

- بالذات، ۱۰۱، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۰۹، ۲۲۷

۸۰٥

- بالعرض، ۲۰۷، ۲۰۸ ۲۲۷

~ بما هو موجود، ۱۶، ۲۹، ۲۹، ۵۲، ۵۲، ۵۲،

٧٨٩

~ التام، ١٨٨٨ ١٩٨٨ ~

- التعليمي المبوري، ١٠٥٦

~ الذهني، ٥٨٣، ٩٤٥

- الطبيعي المادي، ١٠٥٦

فوق الثمام، ۸۸۷، ۸۸۹، ۷۹۲، ۷۹۲

- المستكفى، ٧٨٨

~ المطلق، ۲۸، ۵۱، ۵۲، ۵۱، ۵۵، ۹۹،

بما هو موجود مطلق، ٤٠

~ المكتفي، ٧٨٩

~ من حيث هو موجود، ٤٧

~ الناقص، ۸۸۸، ۷۸۹

~ ~ المطلق، ۲۸۹

العوسيقي، ٥٣٩

المسوضوع، ۱۰۲، ۱۹۹، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۳،

V/% A/% P/% /Y% TY% 3Y% 07%

11... 277. 103. 210. 77% 57%

موضوعات، ۱۹، ۲۱

- العلوم الجزئية، ٦١

~ ، بذاته، ۱٤٦

مناسبات العلل الأربع، ١١٠٢

مناسبة (المناسبة)، ٤٠٠، ٤٠١، ٤٢١ المناسبة بين القاعل ومقعولاتها، ١٠٣٨

مناسبة الحدّ للمحدود، ٩٥٥

- - والمعدود، ٩٢٦

مناط تقدّم الشيء، ٧٢٢

~ حمل الاتحاد في الوجود، ٨٤٠

 الحمل بين مقهوم الجنس ومقهوم القصال، ٩٠٥

الفرق بين العدول والتحصيل في السلب ۸۲٤

~ -- الفـــمول الذاتــية

والمقسمات العرضية، ٩٠٠

- القدرة في الإنسان، ٧٣٦

~ كون الشيء جزئياً، ٨١٦

~ ~ حکلیاً، ۸۱۲

منفعة (المنفعة)، ٧٥\_٨٨

العلم الإلهي، ١٧٨، ٧٩

المَنفي، ١٢٣، ١٢٥

المنهج الجكمى، ٢٠٨

~ القويم، ١٥٨

الموت، ١١١٦، ١١١٧، ١١١٨ الموجية السالية المحمول، ١٢٠

~ المحصَّلة، ١٢٠

الموجود، ۱۷ ، ۲۰ ، ۱۷۱ ، ۲۱۱ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸

| موضوع المنطق، ٢٣. ٤٥، ٤٦                | المسائل، ٩٥                                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <ul> <li>الوجوب بالغير، ١٤٩</li> </ul>  | موضوع (الموضوع) الامتناع بالغير، ١٤٩          |
| ~ ~ بالقياس، ١٤٩                        | موضوع الامتناع بالقياس، ١٥٠                   |
| ~ الهندسة، ١٤، ٢٧، ٩٢                   | ~      الإمكان بالقياس، ١٥٠                   |
| الميزان، ٤٠ه، ٤١ه                       | الموضوع بالذات، ١٠٩٠                          |
| الميل، ٩٨٠، ٧٤٣، ٤٩٤، ٩٨٠               | بالغرض، ۱۰۹۰                                  |
| القسيري، ٢٢٨                            | <ul> <li>بالفعل، ۱۰۹۱</li> </ul>              |
| الميمون، ١١٢٧                           | <ul> <li>بالقرة، ۱۰۹۱</li> </ul>              |
|                                         | – السبيط، ١٠٩١                                |
| بنء                                     | ~ البعيد، ١٠٩١                                |
| النار، ۲۲۷، ۲۲۹، ۷۷ه                    | موضوع التعليميات. ٩٦، ٩٦                      |
| النافع، ۱۱۲۲                            | الموضوع الجزئي، ١٠٩١                          |
| الناقص، ١٤٢                             | موضوع الحكمة، ٢٧، ٢٨. ٢٩                      |
| الناقصية (من أحوال العدد)، ٥٠٦          | ~ العلم، ٢٤. ٢٨                               |
| النسبة، ۲۸۷، ۲۰۱، ۲۰۴                   | ~ ۔ الأعلى، ١٩٩                               |
| نسبة التشخص إلى الشخص كنسبة             | ~ - الإلهي، ٨١ ه١١١١                          |
| الفصل إلى النوع، 922                    | ~ علم الحساب، ١٢، ١٤، ١٥، ١٨، ١٩              |
| <ul> <li> النوع كنسبة الفصل</li> </ul>  | ~ ~ الرياضي، ٦٣، ٦٥                           |
| إلى الجنس، ٩٣٢                          | <ul> <li>۱۲۸ - الموسیقي، ۱۲۸</li> </ul>       |
| النسبة الصمية، ٣٨ه                      | ~ ~ الهيئة، ٧٨ .٧٧                            |
| →    العددية، ٣٨٥                       | <ul> <li>الفلسفة الأولى، ٥، ٣٩، ٤٧</li> </ul> |
| النطق، - ٧٤، ٧٤                         | الموضوع القريب، ١٠٩١                          |
| نظام، ۱۱۱۲                              | ~ الكلِّي، ١٠٩١                               |
| ~ الذبول، ۱۱۱۳، ۱۱۱۲                    | المختص، ۱۰۹۰                                  |
| <ul> <li>النشوء والنمو، ۱۹۱۳</li> </ul> | ~ المركب، ١٠٩١                                |
| النظر البحثي، ٩٢٠                       | ~ العشترك، ۱۰۹۰                               |
|                                         |                                               |

النغمات، ٥٣٤

النفعة، ٥٣٥

- الطنيني، ٢٦٥

النيفس، ٤٠، ٢٣٨، ٢٣٨، ٢٩٠، ١٨٨، ٥٧٥، · AO, (AO, OAO, VAO, (PO, YPO, V·F.

30V. 35V. POA. +5A. 77F. +5+1

~ الإنسانيّة، ٨، ٨، ٧٤، ١٢١، ١٧٧

~ الفلكية، ١٧٥٠

~ الناطقة، ١٠٦١، ١٠٥٨، ١٠٨١ ١٠٠١

النفم، ٧٦

النفوس، ٥٥٧

الناطقة، ۷۸۷

النقي، ١٩٠٠،١٢٢

~ المقيّد، ١٠٢٨

النقص، ۱۲۲

النقطة، ٢٠٦، ٢٩٠، ٢٢١، ٣٢٣، ٧٢٤، ٤٧٤،

773, YY3, PY3, · A3, IA3, M3, A30

النمط العلمي، ١٩٥

تور الأنوار، ١٤٤

الشوخ، ۱۷۶، ۲۲۹، ۲۶۰، ۲۲۳، ۵۸۰ ۷۲۸ ATA PEK YA IYA PAK BER EER

TYN OYN TYN TYN IYN YYN PYN

47.

~ الأخير، ٣٤٢

- الإضافي، ٢٤ه، ٨٦٩

نوع الأنواع، ٢٤٣، ٩١٥.

النوع البسيط، 930

- الحقيقي، ١٦٨ ١١٤

~ الطبيعي، ٦٨٢، ٢٢٨، ٢٢٨ ٢٨٨

~ المنطقي، ٨٦٩

«و»

الواجب، ١٣٢، ١٧٤، ١٧٤

- مالذات، ۱۲۹، ۱۵۰، ۱۲۰، ۱۲۳، ۱۷۹

~ بذاته، ۱۸۲

~ تعالی، ۸۰ ۱۹۳

~ لناته، ۱٤۲

الوجود، ۲۲ ۱۲۹ ۲۸ ۱۰۱، ۱۶۳،

031. F31. -01. 001. Not. PO1. 7FL

354 OFA FEA VEA NEA PEA 1VA

141, 141, 181, 141, 141 ~ ~ بالذات، ۱۵۸

~ بذاته، ۱٤٦

~ - بغیرہ،۱٤۱

الواحد، 794، 270، 603، 403، 472، 403، 440

 بالاتصال، ۲۰۱، ۲۰۸، ۱۲۱۶، ۲۱۱، ۲۱۱۶. 1.1

~ بالاجتماع، ٤٠٦

~ بالتماس، ٤٠١

- بالتمام، ١٩٤، ٢٠٠

~ بالجنس، ٣٦٢، ٣٠٤، ٥٠٤، ٤١٢

~ بالذات، ۲۹۹، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۲

177.77 ~ بالغير، ١٥٠ ~ بالقياس، ١٤٩ - الذاتي، ۱۰۲۵ ۱۰۲۵ ~ السايق، ٧٠٧ ~ اللاحق، ٧٠٧ ~ الوجود، ۱۵۰، ۱۵۲، ۱۸۸، ۱۸۹، ۱۲۱، 756 356 056 556 756 776 776 177 .178 .177 .177 الوجود، ٨٤، ٦٦، ٥٧، ٧٠، ٨١ ٨٤ ٨٨ ٨٨ ٨٨ ۷۰۸ ۲۱۸ ۲۱۸ ۱۱۸ ۵۱۸ ۲۱۸ ۲۱۸ ۷۱۸ **۸/6 P/6 776 FY6 YY6 AY6 (76** 776 376 776 776 736 336 836 POL OVL PVL 7PL OLT, 177, 777. **ግ**ንኙ የዕ**ፕ ግዕ**ኙ *ግ*ናኙ <u>ያ</u>ሂኙ *Γ*ሂፕ ግለፕ 797, 373, 073, 133, 733, 033, 097, APT. PPT. 313. 013. 713. 773. 773. 773. P73. · 33. 733. V33. P33. 763. 703. 223 , 770, 340, 780, 720, 820, 175. • 7%. 17%. 37%. • 7%. \$3%. 75%. YEN BYN YAY, EAN, PAN, PPA, OLA F.A YYA FTA Y3A FOA YFA YVA I'D PID OYD YYD AYD I'TD PAD 17.1.27.673.1.60.1.7.1.77.1

~ بالشخص، ١٦٨، ٢١٥ ~ بالعدد، ١٦٨، ٦٦٣، ١٦٤، ٢١٤، ٦٢٤ ~ بالعرض، ٣٩٩، ٢٩٩، ٤٠٢، ~ بالعموم، ٥٧، ٣٦٤. ٣٦٤ ~ بالكلمة، ١٧٨ ~ بالمحمول، ٤٠١ ~ بالمعنى، ٦٦٧ ~ بالمناسبة، ٢٠٤ - بالموضوع، ٤٠٣، ٤٠٨،٤١٦ ~ بالنوم، ٢١٥، ٣٦٣، ٣٠٤، ١١٤ ~ التام، ٤١٧ ~ الجنسي، ٤٠١ - المقيقي، ٢٠٢،٢٩٩ ~ الشخصي، ٥٢٤ ~ العددي، ۲۹۷،٤۰۱ ~ غير الحقيقي، ٣٩٩، ٤٠٠ ~ الفصلي، ٤٠١ ~ في الجنس، ٤٠٠ ~ ~ الطبيعة، ٤١٢ ب ب الموضوع، ٤٠٠ الواحد لايصدر عنه إلّا الواحد، ٦٤٦ ~ المادي، ٤٠١ ~ النسبي، ٤٠١ - النوعي، ٤٠١، ٤٠٥ . الوتر، ۱۹۲۲، ۱۹۳۳

الوجسبوب، ۱۰۱، ۱۳۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۸۰،

1151.1.75.1.77

~ الاستقلالي، ٣٠٣

~ الإلهي، ١٤٤

~ الإمكاني، ١٧٩

- أوّل الأوائل في التصور، ١١٤

~ أوّليّ التمبور، ١١٣، ١١٣

- بالذات، ۱۰۲

ب بالعرض، ٤٠٠

~ البسيط، ٩٣٠

- بما هو وجود مطلق، ٧٩٠

~ التعلّقي، ٧١١

- الجنسى، ٣٦٣، ٤٠٢

- الخارجي، ٦٩، ٨٢، ١٥٤، ٤٠٣، ٥٧٠، ٧٧٥، ٣٧٥، ٩٥٥، ٥٩٥، ٨٥٥، ٢٨٨

- الخاص، ۱۰۰

- الذهني، ۲۱۸، ۲۰۳، ۲۹۰، ۷۰۰، ۸۰۰،

140, 040, 720, 320, 020, 720, 420, AYY YAY

~ الرابطي، ٣٠٣

~ الشخصى، ٤٠٢،٣٦٣

- الصوري، ١٠٣٤

~ الطبيعي، ١٤٤

- العام الإثباتي، ١٠٠

- العقلي، ٧٨ه، ٥٦٨، ٨٥٨

~ العلمي، ٨٠٨

~ العيني، ٧٩ه، ٨٠٨

في الجوهر المفارق أقوى من الجوهر

المادي، ١٠٧١

سر سر أتوى وأشدّ من العرض،

1.71

~ اللاحق، ١٠٠٢

~ المادي الجسماني، ٥٨٥

~ ماهيته عين هويته، ٩٦٤

- المجرد عقلي، ٥٨٥

- المطلق، ١٦، ٧٤، ٦٥، ٦٣، ٨٨ ١١٩،

371.071.773..07

وجود المعلول وجود تعلقي، ١٠٧٥

الوجود النوعي، 273، 202

~ الوهمي، ٩١

رجه تسمية الفلسفة الأولِّي، ٦٧ ال حدة، ٧٠ ١، ١٥، ١٣، ١٣، ١٨، ١٩، ١٩٠٠

773. 373. 773. 033. 37%. 07%. 77%.

APT. F. S. V. S. A. S. 313. 013. F/3. 773. 773. 573. V73. -73. 773. 373.

573. 773. A73. 673. -33. 133. 733.

733. 333. 733. V33. A33. P33. -03.

103. 703. 703. V-0. 710. P10. .70.

170, 370, 070, 770, 770, 770, 770,

170, 730, 130

- الاتصالية، ٢٠٦، ٨٠٤، ١٤١٤، ٣٤٥

~ الاجتماعية، ٤٠٦

~ الالتمامية، ٤٠٧

 التي هي مبدأ العدد التعليمي، ٩٦ - المركبة، ٢٠٧

- بالاتصال، ٤٠٨

- بالذات، ۲۲۶

~ بالعرض، ٤٢٢

~ التأليفية، ١١٤٧

~ الجنسية، ٣٦٥

- الحقة، ١٨٠

~ الحقيقية، ٢٢ه

~ الشخصية، ٥٧، ٤٠٦، ٢٢٥

~ الصرفة، ٤١٠

~ الطبيعية، ٣٤١

~ العددية، ١٦٤، ٥٠٤، ١٩ه، ٢٧ه وحدة كل شيء عين وجوده، ٢٢٤

الوحدة التي توجد في المفارقات، ٩٦

-- المطلقة، V/3.033

- النوعية، ١٠٥

الوصيف العنواني، ١٦٥

الوصيل، ٢٨٦

الوخيم، ١٤٤٤، ١٥٥، ١٦٠، ١٦٢، ١٦٢، ١٠٦٠. الوهم، ٤٧٧، ٦١٣، ٢٤٧

المالة، ١٠٥٤

هل السبيطة، ٢٠٧، ٢٠٧

الهندسة، ٩١. ٩٢. ٢٩٥. ١٤٢. ١٤٥

الهوهوية، ١٠٤، ٢١١

الهيئة، ٥٤٩

الهيولي، ٤٨ ٢١٢، ٢٧١، ٥٥٢، ٥٢١، ٢٢٢،

3YY, OYY, AVY, FAY, AAY, YPY, 3PY,

7.4 V.4 V.4 V.4 V.4 V.4 X.4

31% O(% F(% V/% A/% P(% · \*% 177, 777, 077, VYY, XYY, 177, 777,

-3% 03% F3% 30% 00% VOK PO%

- የሚያ ያ ነገ ነገር እንዲ የ የሚያ የ የሚያ የ የሚያ

153. 173. 773. 210. 770. 150. 970.

3.5. (V5. A3V, P3V, FVN, VVV, PVV.

7AV, YY -6 - - 11

1.1. A.M

~ IKeL, 33, 377, VAY, 177, A13,

~ البسيطة، ٢٠٨

هيولي العناصر، ٢٢١

- الكائنات الفاسدات واحدة، ١٧٨

دی،

يجوز أن يكون المعل واحد غايات شتّى،

1144

## فهرست تفصيلي مندرجات

| المقالة الأولىا                                                              | ٣      |
|------------------------------------------------------------------------------|--------|
| الفصل الأوَّل: في ابتداء طلب موضوع الفلسفة الأولى لتتبيَّن إنَّيته في العلوم | o      |
| تعريف الحكمة النظرية والعملية                                                | ٠      |
| كلام العلامة قطب الدين الشيرازي في معاني «النظري» و«العملي»                  | ١      |
| إشارة إلى النفس الإنسانية وما تستكمل به                                      | ۸      |
| تعريف «الكمال» و«الصورة» و«الفاية»                                           | ۸      |
| كون الحكمة العملية كمالاً للقوة النظرية محل تأمل                             | ١٠     |
| أقسام العلوم الفلسفية النظرية                                                | ٠٠     |
| كلام السهروردي في القول بدخول موضوح علم الحسساب في العكمة النـــ             | خارية، |
| ونقده                                                                        | ١٤     |
| أنسام الحكمة النظرية ـ الأصلية منها والفرعية ـ                               | ٠      |
| موضوح الفلسفة النظرية                                                        | ١٧     |
| إشارة إلى المبادئ والموضوعات والمسائل بوجه كلي                               | ۱۸     |
| وجه أنَّ الحكمة أفضل علم بأفضل معلوم                                         | ۱۹     |
| وجه أنَّ الحكمة النظرية هي الحكمة العطلقة                                    | ۲۰     |
| أقسام الحكمة العمليةأ                                                        | ۲۱     |
| علم المنطق من جملة أقسام الحكمة عند الشيخ                                    | ۲۲     |
| إثباته تعالى ليس مطلوباً في ناسه إلاّ في الحكمة النظرية                      | ۲۲     |

| ٠   | إثبات المبدأ الأعلى لايجوز أن يكون من مطالب العلم الكلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲   | البحث عن وجود الإله تعالى غريب من الطبيعيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٠   | موضوع الحكمة ليس هو الأسباب القصوى بما هي أسباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۰  | إبطال شق آخر في فرض البحث عن الأسباب القصوى في الحكمة النظرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲٥  | وجه البحث عن الأسباب القصوى في هذا العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۲  | الفصل الثاني: في تحصيل موضوع هذا العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳٤  | وجه البحث عن الجسم الطبيعي في العلم الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٥  | أقسام الحكمة الطبيعية ـ الأصلية منها والفرعية ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۷  | أصول العلوم الزياضي وموضوعاتها ومنها موضوع الموسيقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۸  | وجه البحث عن موضوعات العلوم الرياضية في العلم الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸  | الأقسام الفرعية للعلوم الرياضية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۹  | البحث عن وجود موضوعات سائر العلوم ليس إلَّا في العلم الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٠  | إشارة إلى أقسام الصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٠  | لايجوز البحث عن الجوهر وأمثاله بما هو موجود في غير العلم الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٢  | في معاني المقذار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٣  | -<br>الفرق بين معنيَي المقدار ـ الجسم الطبيعي وما هو من الأبعاد ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٤  | الشكل عرضالشكل عرض الشكل الش |
| ٤٦  | البحث عن موضوع المنطق ليس إلّا في العلم الأعلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٦  | أيضًا في تحصيل موضوع الفاسفة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٩  | دفع بعض التوهمات المضيادة للحق في هذا الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۰۱  | وجه آخر على أنَّ موضوع العلم الأعلى هو الموجود المطلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥١  | مطالب العلم الأعلى هي الأمور التي تلحقه بما هو موجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| • 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۰۹  | للعلوم أجزاء وجزئيات وقروع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| -   | للعلوم اجزاء وجزئيات وفروع<br>إشارة إلى مبادئ العلوم بوجه كلي ومبادئ هذا العلم بوجه خاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۰۹  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

|          | وجه تسمية هذا العلمبـ«الفلسفة الأولى»                                 |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٦٧       | وجه أنَّ الحكمة أفضل علم بأفضل معلوم                                  |
| <b>w</b> | في أنَّ تعريف العلم الإلهي شامل لجميع مباحث هذا العلم                 |
| <b>w</b> | تسمة أخرى للأمور المبحوث عنها في هذا العلم                            |
| ٧١       | الغرض في هذا العلم هو العلم بحقائق الموجودات                          |
| ٧١       | العلم الأعلى يشارك الجدل والسفسطة من وجه                              |
| VY       | وجه مخالفة العلم الأعلى للجدل                                         |
| VY       | وجه مخالفة العلم الأعلى للسفسطة                                       |
|          | نبذة من تاريخ المتفلسفين على رأي الشيخ                                |
| ٧۵       | الفصيل الثالث: في منفعة هذا العلم ومرتبته واسمه                       |
| ۰        | في تعريف «المنفعة» و«الخير»، و«الخُبر» و«الشر»، و«النافع« و«الضارّ» . |
| γ1       | في منفعة العلوم، وأقسام الانتفاع، ومنفعة العلم الإلهي                 |
| ٧٩       | -<br>في مرتبة العلم الإلهيفي                                          |
| ۸۰       |                                                                       |
| ۸۱       | أوّل الوجوه الثلاثة في الجواب عن السؤال                               |
| ۸۱       | ثاني الوجوه الثلاثة في الجواب عن السؤال                               |
| ۸۲       |                                                                       |
| ۸٤       | في استمقاق العلم الإلمي للتقدم على سنائر العلوم بالمرتبة وبالذات      |
| ۸٦       | إشارة إلى طريقة الصديقين الذين يستشهدون بالحق على ما سواه             |
| AY       | عجز النفوس عن سلوك منهج الصديقين ألزمهم البحث عن سائر العلوم          |
| M        | في معاني «الطبيعة»                                                    |
| ٠٠       | -<br>وجه تسمية العلم الإلهيب «علم ما بعد الطبيعة»                     |
| ٠٠٠      | وجه أنَّ العلوم الرياضيَّة المحضة ليست من العلم الإلهي                |
| ۹۳       | في الفرق بين الجسم والسطح والخط التي قبل الطبيعة والتي بعد الطبيعة    |
| ۹٤       | بعث مع الشيخ في هذا الباب                                             |
| ۹۸       | الفصل الرابم: في جملة ما يتكلم فيه في هذا العلم                       |

| غى الرؤوس الثمانية                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| من خواص واجب الوجود أنّه لا علة له، وأنّه مبدأ غيره من الموجودات، ومن خواص                    |
| الممكن أنَّه في وجوده وعدمه مفتقر إلى غيره                                                    |
| الغرق بين الموضوع والمحل والعادة، وكذا بين العرض والحالّ والصورة، وذكر فيه                    |
| أنَّ أقسامه الأولية خمسة                                                                      |
| الفصل الخامس: في الدلالة على «الموجود» و«الشيء» وأقسامهما الأول ١١١                           |
| الغرض من التعريفالله عند المستعرب المستعرب العرب المستعرب المستعرب المستعرب المستعرب المستعرب |
| لایکون کل تصور مکتسباً                                                                        |
| في أنَّ الوجود أوَّليّ التصور، ويمتنع تعريفه، وأوَّل الأوائل في التصور ١١٢                    |
| في أنَّ الوجود لايعرَّف                                                                       |
| في أنَّ معرفة الفاعلية والمنفعلية لاتنال بالحس                                                |
| في الفرق بين الوجود والشيئية                                                                  |
| في بيان المساوقة بين الوجود والشيئية                                                          |
| نقض استدلال القائلين بشيئية المعدرمات                                                         |
| تحقيق في أنَّ السالبة لاتقتضي وجود الموضوع                                                    |
| حلَّ شبهة قضية «المعدوم المطلق لايخبر عنه بالإيجاب»                                           |
| مذهب المعتزلة في القول بثبوت المعدومات وإثبات الواسطة                                         |
| ردُ مذهب المعتزلة في الأقوال الثلاثة                                                          |
| نغي كون الوجود جنساً                                                                          |
| «الوجود» مقول بالاشتراك المعنوي على الأشياء كلُّها                                            |
| في أنحاء التشكيك                                                                              |
| العلم المتكفل ببيان أحوال الوجود يجب أن يكون محيطاً لجميع العلوم ١٣٢                          |
| كلُّ ما قيل في تعريف الواجب والممكن والممتنع علامات منبُّهة                                   |
| أقسام المنطق وأساميها بلغة اليونانيين                                                         |
| المعدوم لايعاد                                                                                |
| أيلة عدم حوان إعادة المعدوم                                                                   |

| 187                | الفصل السادس: في ابتداء القرل في الواجب الوجود            |
|--------------------|-----------------------------------------------------------|
| ۱٤٥                | في خواص الواجب والممكن                                    |
| ٠٤٦                | لايجوز أنْ يكون شيء واحد واجب الرجود بثاته وبغيره         |
|                    | الفصل السابع: في أنَّ واجب الوجود واحد                    |
| 177                | نغي كون واجب الوجود معنى جنسياً أونوعياً                  |
|                    | تقرير اعتراض والجراب عنه                                  |
| ۲۱                 | شبهة ابن كمرنةشبهة ابن كمرنة                              |
| ١٧٤                | رد توهم طائفة من الصوفية في أنَّ «الإلَّه» طبيعة كلية     |
| ٠٧٦                | بيان خاصية الممكن                                         |
| ٠٧٦                | شبهة أنَّ اتصاف الماهية بالإمكان غير متصور                |
| ٠٧٦                | الجراب عن الشبهةالجراب عن الشبهة                          |
| ١٧٩                | بيان خاصية أخرى للممكن                                    |
| ساويل، في الصقدمات | القصل الشامن: في بـيان الحق والصـدق والذبُّ عن أوَّل الأق |
| ١٨١                |                                                           |
| ١٨٢                | الشيء لايخلو عن النفي والإثبات ولايتصف بهما جميعاً        |
| ١٨٤                | في كيفية الكلام مع السوفسطائي                             |
| 1AY                | الشُّبَه التي تستدعي حيرة                                 |
| ١٨٨                | إشارة إلى طرق معرفة الأشياء                               |
| ۲۰۵                | المقالة الثانية: في الجوهر                                |
|                    | الفصل الأوَّل: في تعريف الجوهر وأقسامه بقول كلي           |
|                    | تعريف الموجود بالذات والموجود بالعرض                      |
|                    | تعريف الجوهر والعرض                                       |
|                    | في الفرق بين العرض وبين حال الكل في أجزائه                |
| <b>۲۱۲</b>         |                                                           |
| ~                  | حمد الله معد في الماطالا = الأقويات بالاستمار أن مال      |

| الفصول المنزَّعة ليست أعراضاً لأجناسها                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| كون شيء واحد جوهراً وعرضاً غلط عظيم                                           |
| شبه القائلين بكون شيء واحد جوهراً وعرضاً معاً والجواب عنها ١٧٠                |
| في الفرق بين الموضوع والسمل وبين العرض والحالِّ٢٢٢                            |
| إشارة إلى معاني الصورة                                                        |
| إثبات جوهرية كل من المادة والصبورة والمركب منهما٢٦                            |
| سُفي كسون المسادة والمسورة والمسركبِ منهما واجبُ الوجود بتعرف خواص            |
| الواجب                                                                        |
| تقسيم الجوهر إلى أقسامه الخمسة                                                |
| الفصل الثاني: في تحقيق الجوهر الجسماني وما يتركب منه                          |
| كلام الرازي في أنَّ الجوهر لايصلح أن يكون جنساً، ولا قابلية الأبعاد فصلاً ٣٤٪ |
| الجواب عمّا ذكره الرازي                                                       |
| بيان ما هو المعتبر في حدالجسم أوالمأخوذ في رسمه                               |
| مأهية الجسم وحقيقته                                                           |
| في عرضية الأبعاد الكمية كلها                                                  |
| معتى «الاتمىال» في الجسم                                                      |
| الجسمية بالحقيقة صورة الاتصال القابل للأبعاد                                  |
| في التخلخل والتكاثف ونقد المنكر لهما                                          |
| بيان نحو وجود الجسم التعليمي وكيفية عروضه للجسم الطبيعي                       |
| تعريف الهيولى                                                                 |
| الجنس يزول بزوال فصله بخلاف الهيولي                                           |
| إشارة إلى قول ذيمقراطيس في تركب الأجسام المفردة                               |
| في إبطال مذهب نيمقر اطيس                                                      |
| الشبهة المشهورة في إبطال مذهب ذيمقراطيس                                       |
| في إثبات الهيولى                                                              |
| بينها والقبيل والبينيا والشاف الفياليينا                                      |

| كلام السهروردي في ردّ برهان القصل والوصل                     |
|--------------------------------------------------------------|
| الجواب ع <i>ن</i> احتجاجات السهروردي٢٨١                      |
| اعتراض آخر من السهروردي والجواب عنه٢٨٤                       |
| برهان الفعل والقوة على إثبات الهيولى                         |
| إشكال وجواب                                                  |
| البرهان على كون الجسم بما هو جسم طبيعة واحدة نوعية٢٩٦        |
| الجسمية لاتختلف أفرادها في نص الوجود                         |
| ٣٠٤                                                          |
| الفصل الثالث: في أنَّ المادة الجسمية لانتعرى عن الصورة       |
| براهين امتناع تجرَّد الهيولي عن مطلق الصور                   |
| الحجة الثالثة لامتناع تجرد الهيولي عن الجسمية                |
| سبيل آخر لإثبات امتناع تجرَّد الهيولي عن الجسمية٢١٢          |
| في إبطال تجرد الهيرلى عن الصورة                              |
| بيان آخر في امتتاع تجرد الهيولى عن الصورة٢١٨                 |
| في كيفية حصول الهيولى في الذهن                               |
| بيان صحة التخلخل والتكاثف الحقيقيين                          |
| في إلبات الصور النوعية                                       |
| طريق آخر لإثبات الصور النوعية                                |
| في تمييز الجوهر الصوري عن العرض التابع                       |
| المنهج الثالث لإثبات جوهرية الصور النوعية                    |
| المنهج الرابع لإثبات جوهرية الصور النوعية                    |
| ىقع مناقضات السهروردي                                        |
| كلُّه عرشيةكلُّه عرشية                                       |
| الفصل الرابع: في تقديم الصورة على المادة في مرتبة الوجود ٢٤٤ |
| في كيفية التلازم بين المادة والصورة                          |
| -<br>المادة لايجوز أن تكون هي العلة لوجود الصورة             |

| TOV                | في كيفية علية المبورة للمادة                               |
|--------------------|------------------------------------------------------------|
| بالعدد ۲٦٢         | في بيان الاعتراض لعلية الصبورة لا بعينه للهيولى وهي واحدة  |
|                    | في الجواب عن الاعتراض                                      |
| ۲٦٧                | كيفية التلازم بين المادة والصنورة التي تلازمها المادة      |
| ٣٧١                | كل صورة توجد في مادة مجسمة فبعلَّة ما توجد                 |
| tvy                | إشكال وجواب في كيفية تشخص الصورة                           |
| TA1                | المقالة الثائلة: في المقو لات التسم العرضية                |
| , التسع في عرضيتها | الفصل الأوّل: في الْإشارة إلى ما ينبغي أن يبحث عنه من حال  |
|                    | والإشارة إليها                                             |
| ۳۸۰                | في المقولات وعديها                                         |
| <b>ፕ</b> ለጊ        | كلام السهروردي في عدد المقولات                             |
| <b>TAV</b>         | في المقولات التي يقع فيها إشكال                            |
| YA4                | في شكرك القائلين يجوهرية الكيف                             |
| ۲۹۰                | في شكوك أميماب القول بجوهرية الكم                          |
| ۲۹٦                | في معاني «العَدِّ»                                         |
| T3A                | الفصىل الثاني: في الكلام في الواحد                         |
| ۲4                 | في أحوال الواحد بما هو واحد                                |
|                    | في أقسام الواحد                                            |
|                    | أسامي الواحد فير العقيقي                                   |
|                    | أقسام الواحد بالذات                                        |
| ٤٠٤                | في الفرق بين الإيهام الجنسي والإبهام النوعي                |
|                    | في أنَّ الواحد بالاتصال الحقيقي أحق بالوحدة من المتصل الإه |
| £.V                | في أحكام الوحدة الاتصالية                                  |
| ٤٠٩                | هيهة                                                       |
| ٤١٠                | نقد وتعصيل                                                 |

| £ } Ø                                   | افسام الوحدة باغتيار الكترة                                 |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ٤١٧                                     | في الواحد التام والواحد بالتمام                             |
| £Y1                                     | في الواحد بالمناسبة                                         |
| EYY                                     | في الواحد بالعددفي الواحد بالعدد.                           |
| £YT                                     | في تطابق «الواحد» و«الموجود»                                |
| یں                                      | الفصل الثالث: في تحقيق الواحد والكثير وإبانة أنَّ العدد عرخ |
| £70                                     | في تعقيق ماهية الراحد                                       |
|                                         | ىلىتة                                                       |
| er                                      | في أنَّ الوحدة عرض                                          |
| ett                                     | الوحدة كالوجود فلاتكون عرضماً                               |
| ETO                                     | إشارة إلى الفصل المنطقي والفصل الاشتقاقي                    |
| £ £ • · · · · · · · · · · · · · · · · · | في نفي مفارقة الوحدة عن الجوهر                              |
| £0£                                     |                                                             |
| ٤٥٤                                     | في معاني الاتصال ورسم الكمّ                                 |
| كسم عن الذي مسن مسقولة                  | وجوه الاستدلال على منفايرة الجسنم الذي من منقولة الآ        |
| £00                                     | الچوهرالبعوهر                                               |
| ٤٦٠                                     | في عرضية المقدار                                            |
| £\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\  | في عرضية الخط والسطح                                        |
|                                         | <i>في</i> أحوال السطح                                       |
|                                         | السطح بأيّ معنى أخذ هو من عوارض الجسم الطبيعي               |
| EW                                      | ني الفرق بين معنيّي السطح                                   |
| £79                                     | في إثبات بطلان السطح عند تبدّل شكله بثبوت القطع فيه         |
| طبيعية ٢٧٤                              | في أنَّ المقادير والتعليميات من عوارض ماهيات الأجسـام ال    |
| <u>م</u>                                | ني كينية المفارقة الوهمية بين الخط والسطح والنقطة والجس     |
| EV4                                     | وجوه بطلان القول بأنَّ النقطة مقدم على السطح                |
| £AY                                     | في بيان حال الزاوية هل هي من أقسام الكم أم لا               |

| ٤٨٥      | في الإشارة إلى الفرق بين الزاوية والأ <mark>شكال</mark>        |
|----------|----------------------------------------------------------------|
| £AY      |                                                                |
| ٤٩٠      | في أقسام الكم المتصل                                           |
| ٤٩١      | في المتكمم بالذات وبالعرض                                      |
| ٤٩٤      | منشأ الغلط في جعل المكان والثقل والخفة أنواعاً أخرى من الكميات |
| ٤٩٥      | استدلال القائلين بأنَّ المكان والثقل والخفة من الكميات المتصلة |
| ٤٩٧      | في بيان وجوه إطلاق الكمية على الحرارة                          |
| ٤٩٧      | في بيان وجه إطلاق الكمية على الكبير والصغير وأمثالهما          |
| ٤٩٠      | إشارة إلى رأي المشائين في عدم القول بالتفاوت في الكميات        |
| ۰۰۱      | القصل الخامس: في تحقيق ماهية العدد وتحديد أنواعه وبيان أوائله  |
| ۰۰۱      | في طبيعة الأعداد وخاصياتها وإثبات وجودها في الوهم والعين       |
| ٥٠٥      | في أنَّ كل واحد من الأعداد نوح بنفسه ولكل نوح خواص             |
| ۰۰۸      | في كيفية تحديد أنواع العدد                                     |
| ۰۱۲      | في بيان كون الإثنين عنداً وردّ استثنائل المنكزين               |
| ۰۱۸      | الفصل السادس: في تقابل الواحد والكثير                          |
| ۰۱۸      | في أنَّه يمتنع أن يكون تقابل الواحد والكثير تقابل التضاد       |
| ۵۲۱      | وجه آخر لنفي التضاد بين الوحدة والكثرة                         |
| ٠٠٠٠ ٤٢٥ | تقابل الوحدة والكثرة ليس يمكن أن يكون تقابل الملكة والعدم      |
| ۰۲۷      | نفي كون الوحدة والكثرة متقابلين تقابل التضايف بالذات           |
| ۰۲۹      | ني أنَّ بين الوحدة والكثرة تقابل من جهة أمر عارض               |
|          | ني الاكتيال في الأثقال                                         |
|          | ني كيفية تعيين مقدار الصوت                                     |
|          | لي أنسام صناعة الموسيقي وأبعاده                                |
|          | ني أنَّ النعرف المصرَّت من الأُمنوات                           |
| ۰۲۸      | ني النسبة العددية والصمية                                      |
| 05       | ف أنَّ العلم والحسر مرذك و مكولا المعلم مات و المحسوس ات.      |

| في توجيه قول من قال: «الإنسان مخيل كل شيء» ٢٥٥                       |
|----------------------------------------------------------------------|
| في أنَّ التقابل بين الوحدة والكثرة ليس بأمر جوهري بل لأمر عارض ٢٥٥   |
| إشكال تقابل الأعظم والأصغر وتقابلهما للمساواة                        |
| الفصل السابع: في أنّ الكيفيات أعراض٥٤٥                               |
| في تعريف الكيف ,                                                     |
| مباحث في مقولة الكيف                                                 |
| مباحث أقسام الكيف                                                    |
| في إثبات وجود الكيفيات المحسوسة                                      |
| في إثبات عرضية الكيفيات المصنوسة                                     |
| اعتراض صاحب السباحث المشرقية بأنَّه لِمَ لايجوز أن يكون هذه الكيفيات |
| أجساماً                                                              |
| ردّ كالم صاحب المباحث المشرقية                                       |
| تحرير كلام الشيخ على وجه آخر٢٥٥                                      |
| كلام الشيخ في نفي المركة في الجوهر                                   |
| الفصل الثامن: في العلم وأنَّه عرض                                    |
| شيهة كون العلم جوهراً وهرضاًهاه                                      |
| تقرير الشبهة وجواب الشيخ عنها٠٧٥                                     |
| إشكالات: الإشكال الأوّل٧٧٠                                           |
| جواب الفاضل القوشهي عن الإشكال وتزييفه                               |
| حل الإشكال بالقول باتحاد العاقل والمعقول٧٠٥                          |
| المنهج الثالث في حل الإشكال                                          |
| الإشكال الثاني                                                       |
| الإشكال الثالث                                                       |
| رأي الشبيخ الإشراقي في الإبصار والصور المرآنية والصور الخيالية ٨٩٠   |
| مكاشنة حكتية                                                         |
| 947                                                                  |

| كلام الدواني في الاعتراض على السيد صدر الدشتكي                       |
|----------------------------------------------------------------------|
| نقد كلام الدشنتكي والدواني                                           |
| شبهة أخرى                                                            |
| في نفي حصول الذات المجردة في عقل بشري                                |
| في بيان امتناع أن تصير الجواهر المفارقة بوجودها العيني صورة للنفس٠٠. |
| في دفع الشبهة                                                        |
| في بيان كيفية علمنا بالمفارقات                                       |
| بحث و <u>تحقیق</u>                                                   |
| في أنَّ العلم أثر يحصل في النفس                                      |
| ني أنَّ الصور العلمية من الجواهر للنفس عرض                           |
| الفصل التاسع: في الكلام في الكيفيات التي في الكمية وإثباتها          |
| في إثبات وجود الكيفيات التي في الكميات                               |
| أقسام الكيفيات التي في الكميات                                       |
| لى بيان عرضية الكيفيات التي في العدد                                 |
| ني حقيقة «الشكل»                                                     |
| بيان اشتباه أمر «الشُّكل» بـ«الرضع»                                  |
| إشارة إلى معاني «الوضع»                                              |
| في استدلال منكري وجود الدائرة                                        |
| ني إثبات الدائرة                                                     |
| في بيان أنَّه إذا ثبت وجود الدائرة بطل الجزء الذي لايتجزًّأ ٤١.      |
| نقل كلام السيد الداماد في الجذر الأُصم                               |
| ثاني الوجوه لإثبات الدائرة                                           |
| الوجه الثالث لإثبات الدائرة                                          |
| الفصل العاشر: في المضاف                                              |
| ني العضاف وحدّه                                                      |
| في بيان أقساء المضاف                                                 |

| الإضافة ممّا يصعّ أن يعرض لجميع الموجودات                           |
|---------------------------------------------------------------------|
| في ضبط الإضافات                                                     |
| في التقسيم الحاصر للمضاف بين الأقسام الثلاثة                        |
| ما الإضافة معنى واحد بالعدد والموضوع، موجود بين شيئين؟              |
| كلام مع الشيخ في أنَّ اسم العرض واقع على أنسامه بالتشكيك            |
| في إثبات وجود الإضافة١٧١                                            |
| الأُقوال في كيفية وجود الإضافة١٧١                                   |
| احتجاجات المنكرين لوجود الإضافة في الخارج                           |
| الجواب عن شبه المنكرين                                              |
|                                                                     |
| المقالة الرابعة: في بعض أحوال المؤجود                               |
| الفصل الأوّل: في المتقدم والمتأخر وفي الحدوث                        |
| بحث الخلط والتعرية                                                  |
| الفصل الثاني: في المقوة والفعل والقدرة وإثبات المادة لكل متكوّن٧٢٦  |
| في معاني القوة                                                      |
| في بيان الفرق بين الإمكان الذاتي والاستعدادي                        |
| في أقسام القوة                                                      |
| في بيان معنى قدرة الواجب تعالى وردّ ما زعمه المتكلمون في القدرة ٧٣٥ |
| في بيان القوة المقارنة للنطق                                        |
| في القوى الفعالة الغير المقارنة للإدراك الحيواني وأحوالها           |
| في أحوال القوى الانفعالية                                           |
| ني معاني الطبيعة                                                    |
| في القوى الحاصلة بالعادة والصناعة والاتفاق والفرق بينها ٧٥٥         |
| في إبطال قول من زعم أنَّ القدرة إنَّما تكون مع الفعل٧٥٨             |
| في أنَّ المفارقات ليس لها إمكان سابق على وجودها٧٦٢                  |
| في إثنات الصورة النوعية                                             |

| في بيان معنى الاتفاقي والأكثري                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| تأكيد لمسبوقية الحادث بالمادة                                                       |
| في أنَّ الفعل مقدَّم على القوة                                                      |
| أشارة إلى أقسام الوجود                                                              |
| ار لم تكن الهيولي والحركة ما صحَّت اللانهاية في الممكنات                            |
| الفصل الثالث: في التام والناقص وما فوق التمام وفي الكلّ وفي الجميع ٧٨٨              |
| استعمال آخر للفط «التام» و«الناقص» و«الزائد»                                        |
| المقالة الخامسة: في تحقيق وجود الكليات وأحوال الماهيات ٧٩٩                          |
| في بعض الأُصول المُحتاج إليها في هذا الباب                                          |
| الأصل الأوَّل؛ في أنَّ الماهية موجودة بالعرض                                        |
| الأصل الثاني: في أقسام الماهية من البسيطة والمركبة                                  |
| الأصل الثالث: في أنَّ البسائط من الماهيات هل هي مجعولة أم لا                        |
| الأصل الرابع: في الفرق بين ما هو جزء للماهية المركبة وبين ما ليس كذلك ٨٠٦.          |
| الأصل الخامس: في كيفية اجتماع أجزاء الماهية المركبة ٨٠٨                             |
| الأُصل السادس: في الفرق بين التركيب الذهني والخارجي                                 |
| الأصل السابع: في أصناف التركيبات                                                    |
| الفصل الأوَّل: في الأمور العامة وكيفية وجودها                                       |
| في الكلي والجزئيفي الكلي والجزئي                                                    |
| قيّ معاني الكلي                                                                     |
|                                                                                     |
| في الغرق بين الكلي المنطقي والكلي الطبيعي                                           |
| في أصناف الصفات العارضة للماهية                                                     |
| في كيفية اتصاف الماهية من حيث هي بالمتقابلات                                        |
| زيادة تأكيد في تحصيل معنى الماهية                                                   |
| مدایه کشفیة                                                                         |
| الغصيل الثانين في كنفية لحدة الكلية الطبائم الكلية وفي أتمام القول في ذلك مفي الفرة |

| A&Y                 | بين الكل والجزء والكلي والجزئي                              |
|---------------------|-------------------------------------------------------------|
| ۸۵۱                 | الطبيعة الكلية بوصف الكلية غير موجودة في الخارج             |
| 77.                 | دقيقة مشرقية ـفي أنَّ تصور ماهية غير تصور تصورها            |
| ለገፅ                 | في كيفية  وجود الكلي الطبيعي في الخارج                      |
| A7Y                 | القصل الثالث: في القصل بين الجنس والمادة                    |
|                     | <b>قوائد</b>                                                |
|                     | مكمة مشرقية                                                 |
|                     |                                                             |
| M1                  | في أنَّ الجسم من حيث هر جسم أمر مبهم                        |
| MT                  | كل كلي بما هو كلي طبيعة مبهمة                               |
| M°                  | في الفرق بين منوّعات الجنس ومصنفّاته                        |
| طبيعة الجنس . • ٨٨٩ | الفصل الرابع: في كيفية دخول المعاني الخارجة عن الجنس على    |
| لنوعية ۸۸۹          | في بيان الأشياء التي يمكن اجتماعها في ذات الجنس وطبيعتها اا |
| A9Y                 | شرائط الفصل وقوانين معرفته                                  |
| ٩٠                  | مناط معرفة الفصول الذاتية والمقسمات العرضية                 |
| ارش لها ۹۰۲         | السبب اللمّي في كون بعض المعاني فصنولا للأنواع وبعضها عو    |
| ۹۰٦                 | في أقسام اللازم:                                            |
| ۹۰۸ ه               | في بيان حمل الفصل على الجنس أي الحمل المعروضب «هوهو)        |
| ٩١٤                 | القصل الخامس: في النوع                                      |
| 417                 | في أنَّ التشخص بأمر ثبوتي زائد على الماهية النوعية          |
| 477                 |                                                             |
| <b>4YY</b>          | في ما يمتاز به الأشياء بعضها عن بعض                         |
| ۹۳۰                 | في دفع التسلسل الذي يرد على الفصل بالفرق بين معنى الجوهر    |
| ۹۳٦                 |                                                             |
| ۹٤٢                 | بيان اتحاد الجنس والفصل                                     |
| ٠٤٤                 | في أنعاء الاتماد                                            |
|                     | في اتماد الجنس بفعيله المقسّم                               |

| 400      | القصل الثامن: في الجد                                      |
|----------|------------------------------------------------------------|
| ٩٧٠      |                                                            |
| 4.44     | المقالة السادسة: في معرفة العلل وأحوالها                   |
| 44       | الفصل الأوَّل: في أمَّسام العلل وأحوالها                   |
| 118      | في تخمييص اسم «الفاعل» بالعلة التي تفيد الوجود             |
| 997      | في بيان حصر العلل في هذه الأربع                            |
|          | في بيان كيفية فاعلية الفاعل                                |
| 1        | في بيان أنَّ تأثير الفاعل في وجود الشيء لا في حدوثه        |
|          | في أنَّ المعلول كما يحتاج إلى العلة في حدوثه يحتاج إلي     |
|          | الفَّصل الثاني: في ما يذهب إليه أهل النَّحق من أنَّ كل علة |
|          | في العلة الفاعلية                                          |
|          | في بيان ارتباط الحادث بالقديم                              |
|          |                                                            |
|          | شبهة ودفاع                                                 |
| 1.77     | إشارة إلى بعض أقسام الفاعل                                 |
|          | الفصل الثالث: في مناسبة ما بين العلل الفاعلية ومعلولا      |
|          | البحث الأوَّل                                              |
| ١٠٥٨     | البحث الثاني                                               |
| 1.7      | البحث الثالث                                               |
| 1.77     | أقسام الفاعلأقسام الفاعل                                   |
| والغاثية | الفصل الرابع: في العلل الأخرى العنصيرية والصورية و         |
|          | إشارة إلى أقسام العنصر وأنحاء الأشياء الحاملة للقئ         |
|          | وجه ضبط تقسيم أنحاه الأثنياء الحاملة للقرى                 |
|          | وجه اختلاف القول في نسبة الأشياء إلى العبدأ العنصر         |
|          | في أقسام «الموضوح»                                         |
|          | فيُّ أنَّ المثمرك لابدَّله من محرَّك                       |

| ني البراهين على أنَّه لابدٌ للمتحرك من محرَّك                                |
|------------------------------------------------------------------------------|
| عتراض الرازي والجواب عنه                                                     |
| ني أسامي السبب المادي                                                        |
| في مناسبات العلل الأربع                                                      |
| ني أنَّ الفاعل يجب أن تكون عنده صورة المعلول                                 |
| شكال وجواب                                                                   |
| ني الغاية وأقسامهاني الغاية وأقسامها                                         |
| لفصل الخامس: في إثبات الغاية وحل شكوك قيلت في إبطالها والفرق بين الغاية وبين |
| لغسروري وتعريف الوجه الذي يتقدم بـ الغناية على سسائز العلل والوجه الذي       |
| بتأخربتأخر                                                                   |
| شارة إلى شكوك قيلت في إبطال الغاية                                           |
| ني حجج انباذقلس على القول بالبخت والاتفاق                                    |
| تقض حجج القائل بالاتفاق                                                      |
| ني أنَّ الفعل العبث والجزاف غاية بالقياس إلى مبدئه                           |
| شبهة أنّه يجوز أن يكون لكل غاية غاية والجواب عنها                            |
| ني بيان الغاية الاتفاقية و تحقيق حالها ودفع الشكوك عنها                      |
| كلام اعتراضي متعلق بمسألة الخير والشر                                        |
| لي الجواب عن الشك من جهة تجويز عدم التناهي في العلل الغائية                  |
| شكال الرازي ونقده                                                            |
| تقسيم آخر للشيئية                                                            |
| ني أنَّ العلة الغائية لها تقدَّم على سائر العال                              |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                      |
|                                                                              |
| شكال الرازي والجواب عنه                                                      |
| ني الفرق بين «الخير» و«الجود»                                                |

# فهرست منابع ومآخذ

#### ابن سينا

-الإشارات و التنبيهات، تصحيح استاد محمود شهابي، انتشارات دانشكاه تهران.

..حكمة المشرقيين (المشرقية)، قاهره، ١٩١٠ م، انست كتابخانة آيـة الله مرعشى، قـم ١٠٤هـة.

ـرسالة الحدود و الرسوم.

ـ التعليقات. تحقيق و تصحيح عبد الرحمن بدوى، قم، مكتب الإعلام الإسلامي في الحوزة العلمية، بررتا.

الشفاء (الإلهيات)، تحقيق ابراهيم مدكور و ...، افست كتابخانة آية الله مرعشى، مصر.

ـالشفاء (الطبيعيات)، تحقيق ابراهيم مدكور و ...، انست كتابخانة آية الله مرعشى، مصر. ـالشفاء (المنطق)، شحقيق ابراهيم مدكور و ...، انست كتابخانة آية الله مرعشى، مصر.

<u>ـ النجاة مصر، ۱۲۵۷</u>.

#### أفلوطين

ـ أثولوجها، (أظوطين عند العرب)، تحقيق عبد الرحمن بدري، مكتبة النهضة المصرية. ١٩٥٥م.

# الإيجي، القاضي عضد الدين

ـشرح المواقف،١٢٢٥ ق.

# بخاري، أبوعبد الله محمد بن اسماعيل

ـ مسميح بخاري، بيروت، دار الفكر، ١٤٠١هـ ق.

#### بهمنيار بن مرزبان

ـ التعميل، تصحيح استاد شهيد مرتضى مطهرى، انتشارات دانشگاه تهران، ١٣٤٩ش.

# الترمذي، ابو عيسى محمد بن عيسى

ـسنن الترمذي، تحقيق احمد محمد شاكر و ...، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

# تفتازانی، مسعود بن عمر

مشرح المقاصد، تحقيق دكتر عبد الرحمن عميره، افست انتشارات شريف رضى، قم، ١٢٧٠ ـ ١٣٧١. ١٣٧٠ ـ ١٣٧١ش.

#### خفرى

حماشیه بر شرح تجرید قوشهی، نسخه خطی، ش ۱۳۲، کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران.

### رازی، امام فخر الدین

-المباحث المشرقية، تحقيق محمد المعتصم بالله بغدادى، بيروت، ١٤١هـ ق.

#### سماكى

حماشيه بر شرح تجريد نسخة خطى، ش ٤٢٥٢، كتابخانة مركزى دانشگاه تهران.

### سهروردی، شهاب الدین یحیی

دالأواح العمادية مجموعة مصنفات شيخ اشراق، جلد جهارم، انتشارات پـژوهشگاه علوم انساني، ۱۲۸۰ش.

ــالتلویحات، مـجموعهٔ مـصنفات شیخ اشراق، جـلد اول، انـتشارات پـژوهشگاه عـلوم انسانی، ۱۲۷۲ش.

ـ حكمة الإشراق، مجموعة مصنقات شيخ اشراق. جلد دوم، انتشارات پــژوهشكاه عـلوم انساني. ۱۳۷۲ش. -المشارع والمطارحات مجموعهٔ مصنّفات شیخ اشراق، جلد اول، انتشارات به روهشگاه علیم انسانی، ۱۳۷۲ش.

دالمقاومات مجموعهٔ مصنگات شبیخ اشراق جلد اول، انتشارات پاژرهشگاه علوم انسانی، ۱۳۷۳ش.

# شهر زوری، شمس الدین محمد

ــالشجرة الإلهية في علوم الحقائق الربيانية تـصحيح نـجفظى حبيبى، سجله مـقالات و بررسيها، دفتر ٥٧-٥٥.

# شهرستاني، أبوالقتح محمد بن عبد الكريم

-الملل والنحل، تحقيق عبد الأمير على مهنا و ...، بيروت، ١٤١٠هـ .

# صدر المتألهين شيرازي

ـ أجوبة المسائل النصيرية مجموعه رسبائل فلسفى مبلاصدرة تصنعيع حامد ناجى اصفهاني، انتشارات حكبت، تهران، ١٣٥٧ش.

ـالأسفاد الأربعة (العكمة المتعالية في الأسفاد الأربـعة العطلية). جـأب ســوم، بــيروت. 14٨١م.

- دسالة العدوث، تصحیح و تحقیق و مقدمه دکتر سید حسین موسویان، انتشارات بنیاد حکمت اسلامی صدرا، تهران، ۱۳۷۸.

الشواهد الربوبية تحقيق و تصميع سيد جلال الدين آشتياني، چاپ دوم، مركز نشـر دانشگاهي، تهران، ١٣٦٠ش.

ـ المبدأ و المعاد، تصحيح سيد جلال الدين آشتياني، هاب تهران، ١٣٥٤ش.

# طبرسى، أبوعلى فضل بن الحسن

مجمع البيان في تفسير القرآن، تصميع سيد هاشم رسولي مـملاتي و ...، چـاپ درم، بيروت، ۱٤۰۸ ق.

#### طوسى، خواجه نصير الدين

أسلس الاقتباس، تصميح سيد محمد تقي مدرس رضوي، انتشارات دانشگاه تهران.

ــشرح الإشارات والتتبيهات. با شرح الشرح قطب الدين رازي، دفتر نشر كتاب، جاپ دوم. تهران، ۱۵۰۲هـ

ـ شرحيّ الإشارات (شرح خواجه نصير الدين طوسى و شرح امام فـ فر الدين رازى)، انست از انتشارات كتابخانة آية الله مرعشى، قم، ١٤٠٤هـ ق.

#### قوشجى

دشرح تجرید، چاپ سنگی.

# لاهيجى

حماشیه بر حاشیه خاری، نسخه خای، ش ۳۱۷، کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران.

# لبيد

ديوان لبيد، نشر ضياء الخالدي، بيروت.

مسلم ابن حجاج نيشابوري، أبوالحسين

-صحيح مسلم، تحقيق دكتر موسى شاهين، بيروت، ١٤٠٧هـ ق.

...